
Das Grosse
No. 17 2021 T

h
i
e
r



So hallo,

das Alte Thier hat jetzt einen neuen Blog! Das hat damit zu tun, dass der Host des
alten zuviel Müll gebaut hat. Andererseits ists aber natürlich eine Art
Übersprungshandlung, so wie man seine Wohnung aufräumt, wenn man merkt,
dass man seit zu langer Zeit nichts mehr gescheites getan hat.

Also gut, tun wir mal wieder was gescheites! Die Bäume sind grün geworden, die
Vögel drehen völlig frei und kreischen gestört; schnauzbärtige Diktatoren lassen
wildfremde Passagiermaschinen abfangen, aber die Aussengastronomie öffnet
wieder. Langsam reckt das Alte Thier seine knirschenden Knochen und hinkt nach
der Öffnung seiner Höhle zu. Danach wird es hinunter zum Bach gehen, um seinen
wüsten Durst zu stillen.

Und auch wir werden noch einmal mit dem Thier hinausgehen, auf unbekannte
Ebenen; eine andre Wahl haben wir ja doch nicht. Haltet euch gut an seinem
schmutzigen Fell fest! Es wird wie immer eine wacklige Fahrt.

Vorwärts mit dem Grossen Thier!

ruft verzweifelt

Das Grosse Thier.



3

Die Produktion,
das sind immer

die anderen
I
Denke ich an den Stand der Diskussion
über "alternative Wirtschaftsmodelle",
so sehe ich vor mir, wie Wachstums-
gegnerInnen und UmweltschützerIn-
nen gemeinsam verschiedene
Paragraphen zur Einschränkung bzw.
Förderung jeweils schlechter bzw. gu-
ter Sachen vorbereiten1. Diese Reform-
vorschläge bringen sie zeitgemäß in
Petitionen ein. Dementsprechend zeigt
die Konjunktur von Vereinen wie Cam-
pact, wie Protest funktioniert bzw. was
Protest heute zu bieten hat. Der Appell
an die staatliche Reglementierung der
allzu sichtbaren Schweinereien zeigt,
wie weit weg der Ort des Geschehens
bzw. der adressierte Missstand den Ak-
tivistInnen und kritischen Konsument-
Innen erscheint.

Nur ein Teil der Empörten kümmert
sich, statt um die falsche Konsumption
von Waren, um deren Erzeugung. Än-
derungen in der Produktion verspre-
chen sie sich letztlich dennoch von
gesetzlichen Limitierungen2, wobei die
privatwirtschaftliche Unternehmung
selbst nicht in Frage gestellt wird -
dem gierigen Management aber den-
noch der Spielraum genommen wer-
den soll.

Wenn doch mal über die ArbeiterInnen
gesprochen wird, dann aus anderer
Perspektive: Die Diskussion dreht sich
um das Arbeitsverhältnis und die Ar-
beitsbedingungen, endet jedoch vor
dem Ziel und dem Ergebnis der Be-
schäftigung. In dieser Denke sind Be-
triebsräte jene Leute, die sich um die
Unterlagen für die Kündigung oder
Neueinstellung kümmern und gele-
gentlich die Arbeitssicherheit und den

Datenschutz ansprechen. Die Beleg-
schaften als Interessengruppen sind
derzeit jedoch nur in Ausnahmefällen
Sphären politischer Auseinanderset-
zung. Dass Arbeitskräfte tatsächlich in
Relation zu den Produkten bzw. Leis-
tungen gedacht werden, kommt selten
vor. So entfremden sich die Arbeite-
rInnen nicht nur vom Resultat ihrer
Arbeit; sie verschwinden in der öffent-
lichen Wahrnehmung auch noch hin-
ter ihrem Produkt. Das ist nicht neu:
Hitler hat die Autobahnen schließlich
auch alleine gebaut.

Das Unbehagen in der Waren produ-
zierenden Gesellschaft artikuliert sich
viel häufiger als Kritik der Konsumen-
tInnen am Angebot (Auto zu groß,
Huhn zu unglücklich, Strom zu nukle-
ar), denn als Kritik der ArbeiterInnen
an ihrem Auftrag. Der Protest leitet
sich also aus dem Privaten ab, wo wir
mit dem Auto fahren, ein Spiegelei
essen und das Auto aufladen. "Politi-
scher Aktivismus findet in Deutschland
meist nach Feierabend statt, gern auch
am Wochenende und anlässlich von
Groß-Events. Der Arbeitsplatz gilt als
tendenziell unpolitischer Raum, für die
herrschende Klasse steht er auch au-
ßerhalb der Demokratie." (Wigand,
Rote Hilfe 3/2020)

Uns geht es hier weniger um das De-
mokratieverständnis der Arbeitgeber,
mehr um das von uns Arbeitnehme-
rInnen selbst. Sich als potenzielleN
politischeN AkteurIn qua Lohnarbeit
zu verstehen bietet den Raum, abseits
von der Rolle als Wahlvieh und Konsu-
mentIn einen Handlungsspielraum zu
entdecken, der nicht unmittelbar von

1 Kneipengespräche sind nicht zitierbar
und doch real.
2 Wie viele Unteschriften bekomme ich,
wenn ich fordere, dass das Nettogewicht
neuer privater PKW mit fünf Sitzen auf
zwei Tonnen limitiert werden soll?



4

Staat und Kapital (so) vorgezeichnet
ist. In diesem Sinne soll auch der Titel
dieses Textes erinnern ans das simple
Credo: The systems works because you
work3.

Der Angestellte, heißt es bei Christa
Wolf richtig, sei "eine Art Mensch
während der Arbeit in seinem Institut;
eine andre Art Mensch in der Ver-
sammlung; und eine dritte Art Mensch
"privat", abends, wenn er nach Hause
komme. Und er benutze auch in seinen
drei Leben, die nicht miteinander zu-
sammenhingen, verschiedene Arten
von Wörtern: die wissenschaftlichen,
die politischen, die privaten - die er für
die eigentlich menschlichen halte."
(Vorlesung zu Kassandra)4

II
Warum das Private hier qualitativ ab-
geschieden wird, überlegen wir später.
Zwischen dem Selbstbewusstsein als
ArbeiterIn und dem als politische Per-
son kommt es zu einer Verbindung,
sobald eigener Arbeitskampf ansteht,
etwa durch Streik. Die Abtrennung der
Sphären hält also zunächst von einer
Umgestaltung ab, kann jedoch instabil
werden. Wie eine solche Umgestaltung
aussehen könnte, lässt sich in Grenzen
durchaus vorwegnehmen. Diese Vor-
wegnahme ist notwendig beschränkt
und muss sich dessen bewusst bleiben.
Die wirkliche Bewegung wird notwen-
digerweise von den Menschen selbst
ausgehen, nicht von unseren so gut
ausgedachten Ideen. Deswegen verste-
hen sich die auf Gestaltung von Plan-
wirtschaft gerichteten Gedanken hier
als Übung mit notwendig falschem Er-
gebnis.

Vom Streik und den Optionen einer
organisierten Belegschaft ausgehend
liegt es nicht fern, etwa die Beleg-
schaftskontrolle über Betriebe wenigs-
tens zu diskutieren, bzw. etwas später
vielleicht sogar deren kollaborativen

Güteraustausch bis hin zu durchgängi-
gen Wertschöpfungsketten komplexer
Produkte. Solche Gedankenexperi-
mente tun nicht weh und gelegentlich
schreiben Leute sie auf. Die Gruppe
Paeris z.B. hat in Phase 2 #36 (2010) die
FAQ zu einigen Aspekten sozialisti-
scher Ökonomie aufgemacht und spä-
ter eine umfangreiche Literaturliste ins
Netz gestellt5. Hier finden sich auch die
Gruppe Internationaler Kommunisten
Hollands mit "Grundprinzipien kom-
munistischer Produktion und Vertei-
lung" (im Folgenden GIK) und
Cockshott und Cottrell mit "Towards a
New Socialism" (im Folgenden CC)6.
Aufgegriffen werden diese u.a. von Da-
niel E. Saros, der im Podcast Future
Histories7 ausführlich zu Wort kommt;
ergänzt um eine umfangreiche Litera-
turliste.

Wir denken die Möglichkeit, dass Be-
triebe in Belegschaftskontrolle gelan-
gen (wie es gelegentlich schon
passiert), und zwar in einem größeren
Ausmaß, sodass sich Produktions-, Dis-
tributions- und Konsumptionsgenos-
senschaften derart verschalten, dass
sie Relevanz jenseits veganer Aufstri-
che erlangen und eine Vielzahl von
Belegschaften ihre Produktionsmittel
selbst hält. Im Schutze der hypotheti-
schen Spielerei lässt sich fragen: muss

3 Entlehnt von Istari Lasterfahrer
4 Sie zitiert hier einen einen Gesprächs-
partner.
5 https://strassenauszucker.tk/2013/11/
dokumentation-eine-literaturliste-zur-
planwirtschaft/
6 Beide Bücher sind auf dem Blog des
großen Thiers besprochen: https://das-
grossethier.word-
press.com/2020/10/22/buchbesprechung-
cottrell-und-cockhott/
7 https://www.futurehistories.today/epi-
soden-blog/s01/e31-daniel-e-saros-on-di-
gital-socialism-and-the-abolition-of-capita
l-part-1/



5

ich in einer Wirtschaft aus planwirt-
schaftlich arbeitenden Betrieben für
die bezogenen Güter und Dienstleis-
tungen noch bezahlen?

Dieses Heft diskutiert an verschiede-
nen Stellen Konzepte, die als Über-
gangslösung die individuell
verausgabte Arbeitszeit als Bemessung
für den Bezug von Produkten vor-
schlagen. Besonders detailliert findet
sich das bei GIK und CC. In beiden An-
sätzen ist diskutiert, inwiefern zu-
nächst die von Marx vorgeschlagenen
Arbeitsscheine helfen könnten, um die
zur Verfügung stehenden Produkte
entsprechend der aufgewendeten Ar-
beitszeit zu verteilen. Anstatt Lohn in
Form von Geld werde ein Beleg über
die erbrachte Arbeit ausgegeben, der
eingetauscht werden könne gegen
Produkte gleicher Arbeitszeit: "Er [der
Arbeiter] erhält von der Gesellschaft
einen Schein, dass er soundso viel Ar-
beit geliefert (nach Abzug seiner Ar-
beit für die gemeinschaftlichen Fonds),
und zieht mit diesem Schein aus dem
gesellschaftlichen Vorrat von Konsum-
tionsmitteln soviel heraus, als gleich
viel Arbeit kostet. Dasselbe Quantum
Arbeit, das er der Gesellschaft in einer
Form gegeben hat, erhält er in der an-
dern zurück."8

Hannes Giessler Furlan stellt die
Marx'schen Arbeitsscheine in Phase 2
#57 den historisch zeitiger vorgeschla-
genen Stundenzetteln nach Proudhon
gegenüber, welcher jedoch die Über-
windung der privatwirtschaftlichen
Produktion nicht voraussetzen wollte.
Die zentrale Stelle müsste den Wert
dieser Zettel garantieren, also auch die
Verfügbarkeit nachgefragter Waren si-
cherstellen, also die Bedarfe erfassen
und die Privatproduzenten anleiten,
was in einer total zentralistischen Or-
ganisation der Wirtschaft endet, so die
Überlegung bei Giessler Furlan. Proud-
hon fungiert hier nur exemplarisch für

Kritik der Ökonomie, die das Eigentum
erhalten möchte, jedoch die Vermitt-
lung auf Märkten per Geld zu ersetzen
trachtet, um so dem Finanzkapital das
Handwerk zu legen. Sobald ein privates
Interesse die Produktion anwirft, ge-
schieht dies antagonistisch zu den
(wie auch immer zu entlohnenden)
Beschäftigten und antagonistisch zu
potenziellen Abnehmern. Wer nun
denkt, mit Marxens Arbeitsscheinen in
der sozialistischen Produktion sei die
Ausbeutung überwunden, dem hält
Ulrich Weiß entgegen, dass die Arbeit
nach wie vor die LohnarbeiterInnen
erbringen, nun halt im Antagonismus
zum sozialistischen Staat. Soll also im
Kommunismus das Individuum und die
Gesellschaft in eins fallen, um zu ver-
hindern, dass die Einzelperson einer
wie demokratisch auch immer be-
schaffenen Struktur gegenübersteht?
Da dies keine Option ist, machen wir
uns im Folgenden die Mühe einiger
Überlegungen zur sozialistischen Öko-
nomie.

Die Produktion nach den Bedarfen der
Allgemeinheit erfordert die fantastisch
anmutende Planung durch alle. Die
Pointe besteht gerade in der nicht
zentralen, sondern dezentral gmein-
schaftlichen Steuerung der Produktion,
und damit in allgemeiner Verfügung
über die Produktionsmittel. Wir schla-
gen also vor, das Problem andersher-
um zu betrachten: Spricht eigentlich
etwas gegen die Vermutung, dass sich
die Leute zunächst für die allgemeine
Befriedigung von Grundbedarfen aus-
sprechen werden? Jedenfalls, sobald
der Kapitalprofit als beherrschendes
Kriterium des Betriebserfolgs wegfällt.
Es bedarf natürlich eines vernünftigen,
durchschaubaren Verteilungsprinzips.
Mit Arbeitsscheinen als Behelf ließe die
Verteilung sich organisieren, bis das

8 MEW 19:19



6

(Selbst-)Vertrauen in die gesellschaft-
lich gesteuerte Produktion gefestigt
ist, wodurch das Hamstern keinen
Spaß mehr macht. Für die entspre-
chenden Entwürfe und Fantastereien
bietet es sich an zu fragen, ob meine
eigene Rolle in der Erzeugung von Wa-
ren mit der des Konsumenten in Wi-
derspruch gerät bzw. ob das
Wirtschaftssystem asymptotisch auf
die Aufhebung dieses Widerspruchs
zielt. Erst, wenn Erzeugung und Ver-
brauch vom Antagonismus befreit
sind, gibt es keinerlei Anlass mehr zu
fürchten, das Gegenüber wolle einen
übers Ohr hauen.

Zurück zu unseren Entwürfen sind wir
bei der Frage angekommen, wie denn
die ProduzentInnen mitbekommen,
was zu produzieren ist, wenn die Kon-
sumentInnen nicht per kaufkräftiger
Nachfrage signalisieren, was sie denn
wollen. Auch hier, warum betrachten
wir es denn nicht umgekehrt: sind die
KonsumentInnen denn nicht mühevoll
und eigentlich künstlich in die Rolle
des passiven Objekts gedrängt, die ihre
Bedürfnisse nur durch sprachlosen
Kauf äußern können?

III
Wir sparen uns den Anruf beim Insti-
tut für Marktforschung, gehen unseren
Wocheneinkauf bei Penny durch, stel-
len dabei fest, dass wir 80 Prozent da-
von recht konstant beziehen, womit
eine Vorbestellung technisch nahelie-
gend ist. Eine Überproduktion an Le-
bensmitteln für eine sichere
Versorgung trotz Volatilität, etwa
durch schwache Ernten, ist übrigens
etwas anderes, als die Preisstabilisie-
rung durch Versenken von Butter im
Meer.

Aber Lebensmittel, stichelt da wer,
sind eine überschaubare Sphäre, in Re-
lation zur gesamten Vielfalt der Wa-
renproduktion. Wie soll denn die

Produktion wissen, welche Vehikel,
Kleider und Maschinen gefragt sind.
Können eigentlich DienstleisterInnen
einfach angefragt werden? Fragen Sie
beim nächsten Termin IhreN FriseurIn,
wie sie/er gedenkt, im Sozialismus zu
arbeiten!

Meine NachbarInnen holen bei mir oft
ihre Amazon-Pakete ab, ein paar Tage
nach der Lieferung. Bei dieser Form
von Shopping ist bereits egal, ob dieses
Hemd im Moment der Bestellung im
Regal liegt oder dessen Herstellung mit
meinem Klick beauftragt wird. Schuhe
probiere ich gern an, am liebsten in
der Umgebung. Nun könnte ich mei-
nen Bedarf an Produkten einigerma-
ßen präzise ankündigen. Dank
Maschinellem Lernen und umfangrei-
chen Datensätzen interessiert das je-
doch kaum noch jemanden. Die
Vorhersage von Nachfrage funktio-
niert bereits jetzt erstaunlich gut, so-
dass Überproduktion eher aus
Rentabilität erfolgt, denn aus Unwis-
senheit. Verdorbene oder vernichtete
Produkte schaden dem Geschäft weni-
ger als verprellte Kundschaft.

Neben der Aufgabe, die Bedarfe an
"bestellbaren" Produkten zu erfassen,
sollte wohl auch die Erweiterung bzw.
Aktualisierung des gesellschaftlichen
Portfolios berücksichtigt sein. Die In-
novation in den Produkten verläuft
parallel zur Innovation im Produkti-
onsprozess. Bisher verdienen Leute
Geld damit, eine Idee beim Kaffee-
klatsch aufzuschnappen, sich Budget-
freigabe zu erbitten und dann das neue
Produkt (Gewürzmischung in Teebeu-
teln!) oder aber eine Produktionsinno-
vation (Optimiertes Reinigungs-
verfahren für Abfüllanlagen von Tee-
beuteln) zu realisieren. Die Entschei-
derIn nimmt zähneknirschend die
riskante Investition in Kauf (trotz
Sparkurs im gesamten Konzern!) und
freut sich im Erfolgsfall, wie gut sei-



7

ne/ihre eigene Idee funktioniert hat.
Wie nur soll je eine demokratischere -
sagen wir zunächst belegschaftsiniti-
ierte - Innovation dieses Erfolgskon-
zept ablösen?

Wer z.B. etwas technisches studiert
hat, kann sich kaum über einen Knei-
penabend retten, ohne dass die Assis-
tenzärztin am Tisch fragt, ob man
nicht mal diese chirurgischen Instru-
mente mit Augmented Reality ausstat-
ten könne, oder der Fleischerlehrling
das Kühllager mit Robotern zu be-
stücken vorschlägt. Ich habe eher den
Eindruck, die Leute muss man bereits
jetzt durch möglichst dröge Gestalten
im Management aktiv davon abhalten,
sich innovativ in Produktionsabläufe
einzubringen. Wohl kaum schwieriger
sieht es bei Produkten aus. Die durch-
schnittliche WG-Küche hört monatlich
vier solcher Vorschläge, von denen
vielleicht nur einer gescheit ist, aber
immerhin!

Die gemeinschaftliche9 Festlegung, was
(nächste Woche) produziert wird bzw.
wie eine automatisierte Vorhersage
der Bedarfe aus gemessenen Indikato-
ren parametriert wird, führt zu der
Frage, welche Arbeiten eigentlich zur
gesellschaftlichen Arbeit zählen, also
worüber in der gemeinschaftlichen
Festlegung geredet werden soll. Wir
kennen die berechtigte Forderung da-
nach, Reproduktion samt Erziehung
und häuslicher Pflege gleichzustellen
mit dem Job im IT-Unternehmen. Su-
che ich bei der Arbeit nach passenden
Computern und bestelle zehn für das
Büro, so kostet das zwei Stunden Ar-
beitszeit. Die Beschaffung von Medika-
menten für Oma oder von
Schulbüchern fürs Kind sollten also
nicht weniger als Arbeit zählen. Doch
was ist mit der eigenen Reproduktion?
Wenn ich in der Schlange stehe, oder
die Prospekte des Supermarkts durch-
gehe - sollte das nicht auch zählen als

gesellschaftliche Arbeit? Wie steht es
um das Verzehren von Lebensmitteln?
Welche Mahlzeit wäre dann eigentlich
Reproduktion und welche ist Freizeit?
Wer das nicht weiß, der tut mir leid.

Es erscheint, als sabotiere dies die auf
individuell abgeleisteter Arbeitszeit
basierender Verteilung, weil die Waren
ja nicht mehr der in ihnen unmittelbar
enthaltenen Arbeitszeit gegenüberge-
stellt werden. Es erinnert an Inflation.
Doch die Voraussetzungen dieser Ar-
beit drängen berechtigterweise zu ih-
rer Berücksichtigung: Die in den
vergangenen Jahrhunderten den Frau-
en aufgezwungene Hausarbeit stellt
mit der Forderung nach monetärer
Entlohnung den eigenen Beitrag in der
Wertschöpfungskette heraus.

Wenn nun die Artikulation meiner Be-
darfe (die Vorbestellung von Lebens-
mitteln, Kleidung, Fahrrad, die
Vereinbarung von Friseur- und Arzt-
terminen) Teil der gesellschaftlichen
Arbeit ist, dann beginnt auch hier die
Produktion. Aktuell belauschen die
Unternehmen die potenziellen Abneh-
merInnen, um zukünftige Nachfrage zu
erahnen. Geben die AbnehmerInnen
plötzlich selbst Auskunft, so ist das
deswegen noch lange kein privates
Vergnügen, sondern eine gesellschaft-
liche Notwendigkeit. Die Auswahl und
Beschaffung von Produkten ist also
gesellschaftliche (zu entlohnende) Re-
produktionsarbeit. Daniel E. Saros
schlägt etwa vor, die rechtzeitige An-
kündigung von Bedarfen durch einen
Bonus zu honorieren.

Andersherum könnten wir dieses Aus-

9 Mangels besserer Ideen schreibe ich von
gemeinschaftlicher Organisation, Arbeit,
Tätigkeit, sobald eine allgemeine Beteili-
gung gedacht, aber eine komplett gemein-
same Ausführung Unfug ist.



8

wählen und Abholen auch in einer Ein-
heit mit der Produktion sehen: als vor-
und nachgelagerte Notwendigkeiten.
Das Wort Produktionskette ersetzen
wir kurzerhand durch das Wort Ver-
sorgungskette. Die gemeinschaftliche
Organisation der Bedürfnisbefriedi-
gung kann also zunächst in all ihren
Teilen inklusive der Feststellung der
Bedarfe als gemeinschaftliche Arbeit
verstanden werden, die ebenfalls ar-
beitsteilig zu erbringen ist. So wie die
zu erledigende Reproduktionsarbeit
inzwischen danach schreit, als gesell-
schaftlich essenziell entsprechend ent-
lohnt zu werden, so wäre im
Gedankenexperiment die eben ange-
dachte Betonung der Bedarfserfassung
und gemeinschaftlichen Produktions-
organisation das Hervorheben von in
der Situation zu wenig berücksichtig-
ter Arbeit. Während jedoch die un-
und unterbezahlte Arbeit aktuell ist,
kommt die antizipierte Arbeit eben
erst dann auf, wenn die Produktions-
mittel in die Hände der Leute fallen,
die sie gemeinschaftlich nutzen wol-
len. Das Wissen über diese Arbeit ent-
steht vermutlich erst mit der
Aneignung der Produktionsmittel.

Doch zurück zur Frage, wie eine sozia-
listische Wirtschaft gestaltet sein
könnte. Die anteilige Verteilung der
Produkte basiert bei GIK auf der be-
trieblich durchschnittlichen Arbeits-
zeit. Alle Belegschaftsmitglieder
erhalten demnach Arbeitsscheine über
die erbrachte Arbeitszeit. Branchen-
spezifisch wäre zu vergleichen, ob ein
Betrieb die Erzeugung von bspw. Zier-
leisten mit wiederum durchschnittli-
cher Effizienz betreibt. Liegt die
Ineffizienz in technischen Gründen, so
hilft ein effizienterer Betrieb sicher
gern weiter. Schreibt eine Belegschaft
jedoch einfach mehr Stunden, um auch
mehr Warenanspruch zu erwirken, so
wäre das eine nicht zwischen allen Be-
legschaften verabredete Verringerung

der pro Person zu erbringenden ge-
sellschaftlichen Arbeit.

Doch welche Arbeit in diesem Sinne als
zu berücksichtigen gilt, muss die Ge-
sellschaft gemeinsam bestimmen, was
wir heute vielleicht reflexhaft als
staatsähnlichen Apparat denken. Doch
auch für dezentrale Optionen gilt an
dieser Stelle: je stärker bisher als privat
deklarierte Arbeit als gesellschaftliche
Arbeit Berücksichtigung findet, je in-
transparenter ist diese Berechnung.
Folgerichtig konvergiert die sukzessive
Integration von bisher privater Arbeit
in die gesellschaftliche Rechnung (und
damit Anerkennung als gesellschaftli-
che Arbeit) auch in die Überwindung
der Arbeitszeitrechnung als Über-
gangslösung. Letztere wird intranspa-
rent, unübersichtlich und umständlich,
sobald sie einhergehend obsolet wird.
Der Gedanke, dass die private Sphäre
zersetzt wird von sozialistischen Ver-
suchen, lässt eventuell manche er-
schaudern. Das im Wolf-Zitat seltsam
anmutende Bild der Privatperson, die
die "eigentlich menschlichen" Wörter
benutzt, und den Rollen in Institut
oder Versammlung gegenübersteht,
lässt erahnen, dass es nicht all zu
menschlich zugeht in der Privatsphäre,
in der manche die Residuen bürgerli-
cher Freiheit entdeckt und verteidigt
wissen wollen. Wer ein schönes Pri-
vatleben haben möchte, sollte ein In-
teresse daran hegen, die dröge Arbeit
daraus zu verbannen.

IV
Wir reden also davon, immerfort die
aufgewendeten Arbeitsstunden zu
zählen. Am Kneipentisch wirft nun je-
mand ein, dass wir uns kein konkretes
Bild der befreiten Gesellschaft ausma-
len sollen. Insbesondere dürfe man
nicht mit Quanten von Arbeit hantie-
ren, da ja der Tausch hierin angelegt
sei und damit die kapitalistische Pro-
duktionsweise keineswegs überwun-



den werden könne.

Die berühmte Sentenz Adornos gegen
das Auspinseln der konkreten Utopie
verwies auf die bestimmte Negation
statt auf das Ende der Geschichte. Be-
stimmte Negation wäre ja nun gerade
die Suche nach den denkbaren Transi-
tionen für den Versuch, diese anzuge-
hen. Dies steht im krassen Gegensatz
zur diffizilen Planung des Ziels in der
ganz anderen Welt, die ganz andere
Menschen erarbeiten sollen. Wer also
darauf beharrt, die unbestimmte Nega-
tion im fernen Kommunismus gegen
Vorschläge mit potenziell utopischen
Zielen zu verteidigen, verlegt Ge-
schichte in ein Jenseits, das zu errei-
chen er nur träumt, aber nicht zu
wünschen sich traut.

Die konkrete Arbeit, hört man auch
gelegentlich, dürfe im Sozialismus
nicht mehr bemessen werden, da ja so
die abstrakte Arbeit auf den Plan trete
und wir über deren Wert direkt wieder
im Tauschverhältnis landeten. Dann
denken wir uns halt den Versuch ko-
operativer Arbeit, meinetwegen im
Kommunismus, wo bereits niemand
mehr jemandem etwas wegnimmt und
Geld nicht ernstgenommen wird. Wol-
len wir eine komplexe Tätigkeit ge-
meinsam ausführen, also etwa einen
LKW fertigen oder ein Theaterstück
inszenieren, so sollten wir unser Vor-
haben arbeitsteilig angehen und hin-
sichtlich Aufwänden planen, damit
genügend Material, helfende Hände
und Zeit für die Umsetzung jeder Auf-
gabe vorgesehen sind. Für den Tag der
Generalprobe des LKW oder die Karos-
seriemontage des Theaterstücks sollen
alle Zwischenergebnisse bereitstehen.
Wenn eine Größe gemessen wird, hier
die Arbeitszeit, so ist damit noch
nichts darüber ausgesagt, was (gesell-
schaftlich) mit dieser Information ge-
macht wird. Hier wäre zumindest das
anonymisierte Wissen um die Arbeits-

zeit notwendig, um überhaupt arbeits-
teilig arbeiten zu können. Die
individuelle Überwachung der Ar-
beitszeit einzelner Personen sollte da-
bei weder erforderlich noch umsetzbar
sein.

Insofern erscheint die Rechnung mit
Arbeitszeit als Technik für gesell-
schaftliche Vermittlung. Die Zwecke
und Inhalte dieser Vermittlung müssen
parallel zur Aneignung der Produkti-
onsmittel gesellschaftlich erarbeitet
werden. In einer frühen Phase dient
die individuell erfasst Arbeitszeit als
Verteilungsschlüssel, in einer späteren
wird sie obsolet. Das wäre die sozialis-
tische Bewegung.

Wenn das Bilderverbot bei Adorno
auch ein Hinweis ist, sich die Mühe
und Frustration zu ersparen, Pla-
nungsbüro zu spielen für eine nicht
recht absehbare Situation, dann gilt
dieser Hinweis noch deutlicher für die
Gralshüter, die den Kommunismus ge-
danklich rein halten, auf dass keine
leiblichen Menschen, auf einem irdi-
schen Weg dorthin, mit schmutzigen
Schuhen müde in seine Diele stolpern.

Von Jakob Belbo

Etwas zur
"Organisations­

frage"

1
Unsere Kritik des linken Sektenwe-
sens1 hat ja eine sehr günstige Aufnah-

1 Thier 15, S. 3, oder
https://dasgrossethier.wordpress.com/201
9/11/04/wozu-ist-die-linke-szene-
eigentlich-gut/

9



10

me in der linken Szene erfahren, sie
traf wohl auf ein verbreitetes Unbeha-
gen, und das ist uns natürlich recht;
aber wie geht es von hier aus weiter?
Es wäre natürlich bestimmt keine gute
Idee, alle einfach einzusammeln, die
uns zustimmen, und unter diesen
einen neuen Zusammenschluss zu or-
ganisieren. Dann hätten wir alles uns-
rige getan, damit die Kritik des linken
Sektenwesens die Gestalt einer weite-
ren linken Sekte annimmt und ad ab-
surdum geführt wäre.

Das werden wir nicht tun. Aber das
selbe Schicksal ereilt, behaupte ich,
unweigerliche jeden Versuch, der aus
dem Ekel heraus, den man vor dem jet-
zigen Zustand haben muss, beginnt,
das Ganze einfach von vorne anzufan-
gen. Aber was soll man dann sonst ma-
chen? Denn diese Situation ist gar
nicht neu und aussergewöhnlich, son-
dern sie ist historisch der Regelfall. Der
gesellschaftliche Prozess tritt dem be-
trachtenden Verstand, d.h. etwa dem
theoretisierenden Linken als ein ge-
schlossener Kreislauf entgegen, und
dem Verstand bieten sich mehrere
theoretische Möglichkeiten des Han-
delns an. Welche "die richtige" ist, ist
nicht theoretisch entscheidbar. Son-
dern es gibt mehrere plausible, aber
einander ausschliessende Ideen; und es
ist im Grunde eine Frage der Wahr-
scheinlichkeit, welcher man zuletzt
anhängt.

Es ist einmal gesagt worden: ob etwas
richtig ist, das "hängt davon ab, ob es
möglich ist; ob es möglich ist, ist nur
praktisch zu ermitteln," und das ist
natürlich an sich auch richtiger als die
Idee, man müsse erst einmal den rich-
tigen Weg theoretisch sich ausdenken.
Aber es ist kurios, wie selbstverständ-
lich die Autorin dieses Satzes davon
ausgeht, dass alle Linken natürlich
überhaupt ein gemeinsames Ziel ha-
ben, und nur über die Mittel im Streit
liegen. Und anscheinend alle seither

genauso.

Aber es ist ja rein oberflächlich schon
schwer zu begründen, dass z.B. Anar-
chisten und Leninisten verschiedene
Ausprägungen ein und derselben Sa-
che, eben der Linken, sein sollten.
Auch wenn sie sich zuweilen im selben
Milieu herumtreiben, dieselben Publi-
kationen benutzen, bei einander um
Bündnisse oder Unterstützung werben
und an gemeinsame "Werte" appellie-
ren etc. Genausogut könnte man die
Linke als denjenigen gemeinsamen
Marktplatz verstehen, auf dem die
verschiedensten Strömungen besten-
falls versuchen, einander zu benutzen;
nicht viel anders, als das alle Glieder
der Gesellschaft auch tun.

Wenn es aber die zu Grunde liegende
Gemeinsamkeit nicht gäbe, worauf be-
ruht dann dieser gemeinsame Markt-
platz? Wer ist diese Linke denn dann,
die so viel gemeinsam zu haben be-
hauptet und trotzdem hauptsächlich
gegeneinander arbeitet? Wie ist ihr zu
helfen, was kann aus ihr gemacht wer-
den; wir hatten ja behauptet: garnicht
und garnichts, aber sogar dann stellt
sich die Frage, wie von hier aus weiter?

2
Es ist uns, in einem etwas anderen Zu-
sammenhang, folgender Einwand ge-
macht worden:

"Der Vorwurf, erhoben von einem Linken,
dass ein anderer Linker sich durch Unter-
lassung wahrhaft revolutionärer Tätigkeit
hervortue, kann niemals von jemanden er-
hoben werden, der revolutionär tätig ist.
Wer das ist, hat diese Probleme nicht. Der
Vorwurf wird also nur richtig, wenn er von
allen Linken gegen alle Linken erhoben
wird. Vielleicht begreifen sie dann, dass sie
alle miteinander nicht revolutionär sind.
Und vielleicht änderten sie es dann."2

Diese Logik ist uns wohlbekannt. Sie ist



in wenigen Zeilen sehr präzise formu-
liert. In einer älteren unpräziseren
Fassung3 war sie einmal fast richtig.
Heute, behaupte ich, ist sie falsch. Wie
kann das sein? In der älteren Fassung
hiess es über die linken Strömungen,
Sekten, Gruppen:

"Der vielleicht grundlegende Mangel der
Gruppen besteht darin, dass sie sich in den
meisten Fällen ihrer Partikulärität und
Einseitigkeit nicht bewusst sind. In der Re-
gel wird ein Teilbereich für das Wesen der
Sache genommen; die Gruppen meinen, ihr
jeweiliges Tun und Denken sei bereits die
Totalität des revolutionären Projekts oder
zumindest dessen allein Erfolg verspre-
chende Vorbereitung.
...
Es ist offensichtlich, dass die Weigerung
der Gruppen, sich als Scherbe unter ande-
ren zu erkennen, es von vornherein un-
möglich macht, die eigenen blinden Flecken
wahrzunehmen und zu überwinden.
...
Das Zerfallen der Bewegung in Scherben
muss kein Unglück sein, wenn die jeweili-
gen Scherben die abgespaltenen Anteile ih-
rer selbst erkennen und aufnehmen. Ziel
müsste es sein, eine subversive Kraft zu
schaffen, die die vorhandenen Splitter in
sich aufhebt und dabei vollständig ver-
wandelt. Dies ist das Gegenteil von allseiti-
ger Akzeptanz und Toleranz, sondern
bedeutet Streit. Also kein all-linker Plura-
lismus, dem es nur darum geht, dass alle
etwas mehr miteinander reden, sondern im
Gegenteil das Eingeständnis, dass alle
Splitter gleich wenig taugen und dass,
wenn sie sich nur gut verstehen würden,
dies auch nichts an ihrer Unzulänglichkeit
ändern würde.
...
Der erste Schritt zum Besseren bestünde
schlicht und einfach darin, zu erkennen
bzw. sich einzugestehen, dass man selbst
nicht mehr als eine Scherbe ist. Der Hoch-
mut gegenüber anderen könnte dann eben-
so abgelegt werden wie die Abwehr von
Selbstkritik. ...ein Zusammentreffen nega-
tiver Geister unterschiedlicher Art".

Diese Lehre hatte damals, als sie zuerst
erschien, den Vorzug und das Ver-
dienst, auf das völlige Ungenügen des
linken Sektenwesens hinzuweisen und
als erste eine Veränderung der völlig
verfahrenen Standpunkte nicht als Be-
drohung, sondern als erwünschtes Er-
gebnis dargestellt zu haben; und zwar
eine Veränderung, die sich gerade aus
einem Durchgang durch Praxis erge-
ben sollte. Das alles ist fast richtig; es
bleibt unzureichend, weil es den ein-
mal gegebenen Horizont genau be-
trachtet auf gaqr keine Weise
überschreitet.

Es gibt nämlich eine Reihe Vorausset-
zungen bei dieser Logik, die nur zum
Teil wieder eingeholt werden können.
Und zwar erstens: woher denn bezieht
man die olympische Einsicht, die den
anderen verschlossen bleibt, die in die
Partikularität des eigenen Treibens
etc.? Man bezieht sie aus dem realen
Ekel, dem auf die Sprünge geholfen
wird durch eine grundsätzliche Refle-
xion.

Jochen Bruhn hat diese Reflexion in
seinen Thesen zur Staatskritik4 formu-
liert:

"Die Linke denkt klassisch die Gesellschaft
in der Perspektive von ökonomischer Krise
und Zusammenbruch. Sie denkt die Öko-
nomie als das zentrale Verhältnis der Aus-
beutung, das den Staat strukturiert und
aus dem er sich “ableitet” ... Ebenso klas-
sisch betrachtet die Rechte die Gesellschaft
in der Perspektive von politischer Krise und
Staatsstreich. Sie denkt die Ökonomie als

11

2 https://dasgrossethier.wordpress.com/
2019/03/12/der-linksverwirrte-fluegel-
des-antikommunismus/#comment-1422
3 http://magazinredaktion.tk/
Scherbentheorie.php
4 https://www.ca-ira.net/verein/
positionen-und-texte/bruhn-abschaffung-
staat/



das an sich selbst neutrale Mittel der “Be-
darfsdeckung”.... Die historischen Gestalten
anarchistischer und marxistischer Staats-
theorie haben das bürgerliche Spiegelspiel
der Politik in den Reihen der Opposition
nur wiederholt und damit die Hegemonie
der objektiven bürgerlichen Denkformen
noch über ihre entschiedene Opposition be-
wiesen."

Formulieren wirs etwas um. Die Gesell-
schaft ist, wie sie besteht, eine derart
widersprüchliche Angelegenheit, dass
sie selbst sich nur wieder in Form von
Widersprüchen begreifen kann; das
gesellschaftliche Bewusstsein zerfällt
in Ideen, historisch (wir sind grad mit-
ten im 19. Jhd.) in die ("klassische")
Linke und die Rechte von 1848. Aber
damit ist es nicht getan, sondern das
ganze setzt sich in der Linken fort, in
der äussersten Linken etwa in denjeni-
gen Konflikten, die zum Zerfall der
ersten Internationalen führten.

Das ist nicht nur (im grossen und gan-
zen) richtig, sondern kann leicht in die
Wirklichkeit verlängert werden: an je-
der historischen Biegung, Revolution
wie Konterrevolution, tritt eine weite-
re Verdopplung ein, so im Marxismus
1914-1920, in seiner revolutionären
Richtung die zwischen Räte- und Par-
teikommunisten, dann die der Links-
opposition, Trotzkisten etc, später
Maoisten.

(Noch mehr, es kann auch leicht nach
hinten ins theoretische verlängert
werden: wie in allen grossen Partei-
kämpfen, schon in der Religionsge-
schichte, trifft man an jeder Stelle auf
das für den menschlichen Verstand
unentscheidbare, aber immer sich auf-
drängende Problem der Universalien:
was ist real, das empirische Einzelding
oder das gedachte Ganze? Dazu haben
wir an anderen Stellen geschrieben.)

Es ist aus der Betrachtung der Ge-
schichte fast unwiderleglich, das müs-

sen wir dem Autor der
Scherbentheorie zugestehen, dass in
der Tat jeder Standpunkt innerhalb der
Linken partikular, einseitig etc. ist und
keineswegs ausreicht, eine revolutio-
näre Totalität darauf zu gründen. Aber,
und das ist das zweite Problem, damit
ist noch lange nicht der Weg gezeigt,
wie diese Partikularität, Einseitigkeit
etc. behoben werden könnte.

Denn das ist ein ganz anderes Ding.
Welche unter den politischen Ideen,
die in der Gesellschaft in Umlauf sind,
müssten wir denn dann als uns ent-
fremdete Teile unserer Wahrheit ak-
zeptieren? Welche Ideen gehören denn
"der Linken" an und welche nicht? Und
das ist nicht so leicht zu beantworten
wie das erste Problem, sondern das
könnte nur eine Art Laplace'scher Dä-
mon; eine Person, die personeniden-
tisch mit dem Weltgeist wäre.

Was im 19. Jahrhundert die ("klassi-
sche") Linke und Rechte war, hat sich
auf hunderterlei Weisen neu kombi-
niert. Ab wann z.B. gehörte die Sozial-
demokratie nicht mehr zu den
Stationen auf diesem Weg? Ab wann
der Nationalstaat? Die Frage stellen,
heisst sie beantworten. Aber man kann
ja trotzdem nicht sauber aus dem,
woraus die heutige Linke hervorging,
alles wegschneiden, was heute zu der
heutigen Linken nicht mehr passen
will; sondern es sind ja aus denselben
Wurzeln die gegensätzlichsten Bewe-
gungen hervorgegangen. Die Faschis-
ten und Nationalsozialisten haben sich
mit demselben Recht auf das Erbe des
Blanqui berufen können, wie die ent-
schiedne Linke es getan hat. Es sind ei-
gentlich alle politischen Ideen des 20.
Jahrhunderts aus der Linken des 19.
Jahrhunderts hervorgegangen.

Was jeweils in einer Epoche als die
Linke gilt, ist eine Funktion, ein Pro-
dukt der Geschichte, und sie nimmt
keinen privilegierten Ort ein. Ihre

12



Sortierung ist historisch zufällig. Sie
setzt sich in jeder Epoche neu zusam-
men, soweit man ihr überhaupt eine
innere Einheit zusprechen will; was sie
in jeder Epoche zusammenhält, ist an
diese Epoche gebunden und ansonsten
rein zufällig. Am Ende jeder Epoche
kombiniert sich alles neu; daher die für
viele so verstörenden Fälle der soge-
nannten Renegaten.

Ihr einzelnen Strömungen haben mit-
einander nicht viel mehr gemeinsam,
als sie andererseits mit anderen Strö-
mungen ausserhalb der Linken gemein
haben; daher das ebenso merkwürdige
Phänomen, das man Querfronten
nennt. Sie hat überhaupt kein gemein-
sames Zentrum und kein Prinzip ihrer
Einheit, sowenig die Gesellschaft ins-
gesamt ein Zentrum und Prinzip ihrer
Einheit hat.

Und sogar angenommen, wir hätten in
unseren Reihen einen Genossen von
derart olympischer oder zen-hafter
Einsicht, dass er uns klar sagen könnte,
welche politischen Ideen richtigerwei-
se zu der Linken gehören und welche
nicht, welche wir also als verdrängte
Momente unserer selbst akzeptieren
hätten: was hätten wir dann für einen
Schatz von Ideen in den Händen?
Einen Haufen miteinander nicht ver-
träglicher, einander widerstreitender
Ideen: tatsächlich wie ein Haufen
Scherben, aber so, dass sie nicht, wenn
man sie zusammensetzt, einen ganzen
Krug ergeben; auch nicht weniger als
einen Krug, etwa einen Krug mit Lö-
chern; sondern sozusagen mehr als
einen Krug, indem die einzelnen
Scherben nämlich grösser sind als sie
sollten, damit man sie zusammenset-
zen könnte. Sie können nicht einfach
addiert werden. Alle für sich sind zu
wenig, alle zusammen sind zuviel.

Was wollen wir also mit den Scherben
ausser das, dass sie uns präzise sagen,
dass ein Krug nicht besteht? Aus dem

Bild zurück: was sich hier zusammen-
fügen soll, sind sämtlich die falschen
Ideen der Gesellschaft selbst. Sie sind
nur insoweit überhaupt interessant,
dass sie anzeigen, dass diese Gesell-
schaft selbst falsch zusammengesetzt
ist. Im Übrigen sind sie nutzlos. Anders
ausgedrückt: es folgt aus der Einseitig-
keit der Ideen vielleicht, dass sie ein-
zeln falsch sind. Es folgt aber nicht
draus, dass sie zusammen richtig sind.
Und das lässt sich ganz einfach aus-
sprechen und hat an sich noch gar
nichts mit der Frage zu tun, ob man
selbst "revolutionär tätig ist". Was im-
mer das heisst.

Die Linke ist kein besonderer Ort, bloss
weil in irgendeiner Form jeder Unsinn,
der irgendwo in der Gesellschaft ge-
dacht ist, auch vorkommt. Noch weni-
ger ist sie ein Ort, der irgendeine
Macht über diesen Unsinn hat. Er liegt
in ihr vor, so wie er an anderen Stellen
auch vorliegt, sie ist nicht besser als
irgendeine andere beliebig zusam-
mengelaufene Menge Menschen, sie ist
im besten Fall nicht schlechter.

3
Die Scherbentheorie hilft uns also in
der Tat nicht einen Schritt weiter. Sie
dient dagegen gut dazu, uns allerhand
Kram unterzujubeln, den wir nicht
brauchen können. Deswegen legt man
sie uns ja auch gerade dann nahe,
wenn wir uns dagegen wehren, den
plumpesten Leninismus wieder zu Eh-
ren zu bringen.

Aber ist denn unser Anti-Leninismus
einseitig? Oh, ganz ohne Frage ist er
das! Aber das ist nicht ein Mangel, der
dazu drängt, uns den Leninismus auf
andere, höhere Weise wieder anzueig-
nen. Sondern das ist ein Mangel, der
dazu drängt, die Gründe zu beseitigen,
die eine Wiederkehr des Leninismus
möglich machen.

13



Beginnen wir nocheinmal mit der Or-
ganisationsform! Und sprechen wir
nochmal von der Partei. Die Idee der
Partei steckt noch in allen Köpfen, und
da muss sie heraus. Die Partei hat na-
türlich den unbestreitbaren Vorzug,
dass sie gleich zwei Probleme mit ein-
mal löst: nämlich das Organisations-
problem der Linken selbst, und
hernach das Organisationsproblem der
ganzen Gesellschaft, und zwar beides
gleich famos.

Man muss sich gar nicht lang damit
aufhalten, was für eine mangelhafte
Lösung das in beiderlei Hinsicht immer
gewesen ist. Es bringt auch gar nichts,
weil die Verteidiger der Partei leicht
mit allerhand Gegengründen um die
Ecke kommen werden, von denen
mein liebster immer noch der vom
Chruschtschow-Revisionismus ist: die
Sowjetunion war seit 1956 eigentlich
schon kapitalistisch, und nur deswe-
gen hat alles so schlecht funktioniert.
Zwischen der Wahrheit und dem Argu-
ment ist viel Platz; und zwar viel Platz
für allerhand anderer fadenscheiniger
Argumente.

Betrachten wir stattdessen die Grund-
lagen. Die Partei, und zwar gleich wel-
che es ist, d.h. gleich welche Clique
und welche Spezialdoktrin sich unter
den rivalisierenden Gruppen durch-
setzt, soll natürlich nicht eine beliebi-
ge Räuberbande sein, die sich die
Macht unter den Nagel reisst; sondern
sie soll ein Mittel grundsätzlicher ge-
sellschaftlicher Veränderung sein.
Wessen Mittel? Das Mittel derjenigen,
die an dieser Veränderung interessiert
sind, der unterdrückten Klassen.

Aber wie kommt dieses Mittel zustan-
de? Die Leninisten sind, wo sie ihre
Lehre ehrlich vertreten und nicht so
verlogen und verdruckst wie der uns
neulich untergeschobene Gastautor,
sehr klar über diesen Punkt: es kommt
zu ihnen von den privilegierten Klas-

sen, weil die arbeitenden Klassen nicht
die Mittel, also weder die Musse noch
die Bildung besitzen, sich die Einsicht
und die Organisation selbst zu ver-
schaffen.

Diejenigen Linken, die die Partei grün-
den, sind also, sagen die Leninisten
und sagt auch die Erfahrung, meistens
Intellektuelle aus den mittleren
Schichten. Diese Partei arbeitet die
Lehre und die Strategie für den Befrei-
ungskampf der unteren Klassen aus,
und leitet diesen an. What could possi-
bly go wrong?

Das Problem dabei fällt natürlich den
Leninisten auch auf, und sie denken
viel darüber nach, wodurch denn ga-
rantiert werde, dass die aus den Mit-
telschichten gegründete und bemannte
Organisation denn nun das echte und
authentische Organ der unteren Klas-
sen werde. Lukacs, der organische Phi-
losoph des Leninismus, und ein
hemmungslos anti-materialistischer
Hegelianer obendrauf, will das Problem
gelöst sehen durch

"die lebendige Wechselwirkung zwischen
Parteiorganisation und unorganisierter
Masse... Denn der Maßstab und der Weg-
weiser für die richtige Beziehung von Partei
und Klasse kann nur im Klassenbewußtsein
des Proletariats aufgefunden werden. Ei-
nerseits bildet die reale, objektive Einheit
des Klassenbewußtseins die Grundlage der
dialektischen Verbundenheit in der orga-
nisatorischen Trennung von Klasse und
Partei. Andererseits bedingt das nichtein-
heitliche Vorhandensein, die verschiedenen
Grade der Klarheit und Tiefe dieses Klas-
senbewußtseins in den verschiedenen Indi-
viduen, Gruppen und Schichten des
Proletariats die Notwendigkeit der organi-
satorischen Abtrennung der Partei von der
Klasse...

Der Kampf der kommunistischen Partei
geht um das Klassenbewußtsein des Prole-
tariats. Ihre organisatorische Trennung

14



von der Klasse bedeutet in diesem Falle
nicht soviel, als ob sie statt der Klasse selbst
für die Interessen der Klasse kämpfen woll-
te. (Wie dies etwa die Blanquisten getan
haben.) Tut sie auch dies, was im Laufe der
Revolution zuweilen vorkommen kann, so
geschieht es nicht in erster Reihe um der
objektiven Ziele des betreffenden Kampfes
willen (die auf die Dauer sowieso nur durch
die Klasse selbst erkämpft oder bewahrt
werden können), sondern um den Entwick-
lungsprozeß des Klassenbewußtseins zu be-
fördern und zu beschleunigen."4

Dass also die Partei echtes Organ der
Klasse ist, der sie gar nicht angehört,
ist garantiert dadurch, dass sie auf der
Einheit des Bewusstseins dieser Klasse
aufruht, welche Einheit nicht besteht.
Deswegen ist natürlich die Partei er-
mächtigt, diese Einheit des Klassenbe-
wusstseins selbst herzustellen, indem
sie sie simuliert; oder aber indem sie
die Entwicklung dieses Klassenbe-
wusstseins "beschleunigt", und zwar
natürlich in die Richtung, die sie für
die richtige erkennt, d.h. indem sie es
manipuliert. Man kann in der Tat Lu-
kacs viele Dinge vorwerfen, aber nicht
Mangel an Ehrlichkeit!

Das Kunststück, die Partei zu einem
Organ der "unorganisierten Massen"
werden zu lassen, ohne dass sie sich in
der Gesellschaft auflöst, gelingt natür-
lich nicht. Und auflösen, so hören wir,
darf sie sich natürlich nicht; denn sie
ist Trägerin des politischen, d.h. des
revolutionären Willens. Sie, und nicht
etwa die Gesellschaft oder die Klasse;
sondern, machen wir uns die logische
Sackgasse nur recht klar, die Gesell-
schaft bzw. Klasse benötigt sie als Or-
gan, vermittelst dessen sie die Macht
im Staat haben kann.

Genausowenig wie die arbeitenden
Klassen, solange sie arbeitende Klassen
bleiben, selbst eigene Organisationen
bilden und eigene Doktrinen ausden-
ken können, genausowenig können sie

die Macht im Staate innehaben. Nur
wenn sie aber die Macht im Staate in-
nhaben, können sie sowohl aufhören,
arbeitende Klasse zu sein, als auch den
Staat in die Gesellschaft aufzulösen.
Also beides nur vermittelst der Partei!
Die sich aber, um dieses Ziel zu errei-
chen, wiederum zusammen mit dem
Staat auflösen müsste, und das wird
einer Organisation, die Panzer in Be-
wegung zu setzen vermag, eher nicht
tun.

Die Lösung ist im Grunde die gleiche,
wie die bürgerliche Gesellschaft den
ihr äusserlich gegenüberstehenden
Staat als einziges als ihr eigens Organ
"erkennen", d.h. akzeptieren kann. Es
ist dies die Lösung, die Hegel, Schmitt
und Heidegger vorgeschlagen haben.
Die Partei steht überhaupt zu der Ge-
sellschaft in genau dem Verhältnis, in
dem der Staat selbst steht. Dazu kann
man wenn man will mehr nachlesen
(in "Staat oder Revolution", Freiburg
iBr 2015, Abschnitte 93 ff.; mehr dazu
demnächst Bd. II, Abschnitte 183 ff.);
hier langts, dass mans einmal erwähnt.

4
Das Problem mit der Partei ist also
haargenau dasselbe wie das mit dem
Staat. Die Gesellschaft braucht etwas,
woran sie ihre Einheit hat; und sie hat
dies nicht ohne weiteres. Weniges phi-
losophisch: sie braucht z.B. Organe, um
zu handeln, aber sie hat keine Organe,
sie besteht nicht als handlungsfähige
Person. Die Gesellschaft bringt also
nicht den Staat aus sich hervor, son-
dern der Staat steht ihr eigentlich äus-
serlich gegenüber. Er handelt als ihr
Organ, aber er ist nicht ihr Organ; der
Zustand, dass sie handlungsunfähig ist,
dauern fort und verewigt sich.

15

4 Lukacs, Organisationsfrage,
https://www.marxists.org/deutsch/ar-
chiv/lukacs/1922/orgfrage/teil4.htm



Es ist alles andere als trivial, wie die
Gesellschaft zu den Organen, die sie in
5.000 Jahren nicht gehabt hat und
nicht haben konnte, dann auf einmal
kommen soll. Aber dieser Zustand ist ja
nicht streng naturgegeben, sondern
hängt an seiner Wurzel zusammen mit
dem Eigentum an Produktionsmitteln
und der patriarchalen Familie (dazu,
wenn man will, demnächst in "Staat
oder Revolution Bd. II" auch noch aus-
führlicher.) Und es ist ja nun nicht so,
dass alle diese Dinge um Prozess der
Revolution nicht in Frage gestellt wür-
den; es ist absolut nicht undenkbar,
wenns auch hier nicht das Thema ist,
dass Formen gefunden werden, wie die
Gesellschaft zu Organen kommt, die sie
als ihre eigene ansehen kann.

Es ist dagegen wirklich undenkbar,
dass das durch Dazwischengreifen der
Partei geschieht. Was hätte also eine
revolutionäre Bewegung von dem Le-
ninismus aufzunehmen? Nichts, ausser
wie sie sich seiner erwehrt; sich dage-
gen versichert, von ihm übernommen
und ausgebeutet zu werden. Sie steht
zu ihm im Grund also im selben Ver-
hältnis wie zu jeder beliebigen konter-
revolutionären Bewegung, zum
Khomeinismus, Salafismus, Hitleris-
mus etc.

Folgendes lernt man also von dem Le-
ninismus, dass man genötigt ist, eine
Lösung für das Problem der gesell-
schaftlichen Organisation zu finden;
und dass das nicht ohne weiteres, d.h.
nicht ohne Veränderung der gesell-
schaftlichen Formen, zu finden ist, d.h.
durch Veränderungen der Gemeinde-
organisation, des Bodenrechts, des Ei-
gentums an Produktionsmittel; und
der Familienform und des Geschlech-
terverhältnisses. Wenn eine Lösung
des Problems auch damit nicht zu fin-
den ist, dann ist sie garnicht zu finden.
Ob es so ist, ist mit den Mitteln der
Theorie nicht beweisbar und nicht wi-
derlegbar.

Wenn das aber so ist, was reitet dann
die linken Intellektuellen, dass sie die
Lösung hartnäckig auf einem Wege su-
chen, auf dem noch nicht einmal das
Problem zu finden ist? Denn es ist doch
auffällig, dass die sogenannte Organi-
sationsfrage immer auf diese Weise
diskutiert zu werden scheint, dass es
die linken Intellektuellen sind, die zu-
allererst miteinander sich organisieren
sollen. Wozu aber das denn? Damit
man immer weiter gezwungen ist, ge-
geneinander absurde Fragmente von
etwas zu vertreten, was auch zusam-
mengesetzt keine Wahrheit wird?

Der schwierigere Weg wäre natürlich,
sich mit ganz anderen Leuten zu orga-
nisieren, Kollegen, oder Nachbarn, die
selber nicht zu der eigenen Szene ge-
hören; und zwar nicht auf der Grund-
lage gemeinsamer Ideen, mit denen es
auch gar nicht so weit her ist, sondern
gemeinsamer Vorhaben.

5
Betrachten wir doch einmal das Ver-
hältnis der Partei zu der gesellschaftli-
chen Bewegung noch einmal anders. Es
ist jedem radikalen Sektierer bekannt,
was es damit auf sich hat; denn jede
Sekte rechnet jeder anderen Sekte mit
Genuss vor, dass diese oder jene Bewe-
gung, grössere oder kleiner, an ihr
vorbeigegangen sei, von ihr nicht vor-
hergesehen worden war, sie überrascht
hätte usw. Gemeint ist natürlich: wenn
diese oder jene Sekte nicht ganz so
nutzlos wäre, wäre das nicht gewesen.

Sondern was dann? Wäre sie, die hy-
pothetische Sekte, dann im Zentrum
der Ereignisse gestanden, hätte ihre
Vorzeichen lange vorher erkannt, das
Heranreifen der Bedingungen, und
hätte die richtigen Vorkehrungen ge-
troffen? Ist wohl jemals eine gesell-
schaftliche Bewegung so verlaufen?

Man muss einmal genau drüber nach-

16



denken: wenn es so wäre, wie es offen-
bar das Sektenideal wäre, dann wäre
die Sekte keine Sekte, sondern fugen-
los identisch mit der gesellschaftlichen
Bewegung. Wenn das auch nur mög-
lich wäre, dann bestünde das Problem
der gesellschaftlichen Organisation
nicht so, wie es besteht.

Die gesellschaftlichen Bewegungen
werden nicht von Organisationen ge-
macht, sondern von der, wie Lukacs es
nennt, "unorganisierten Masse". Die
Organisationen rekrutieren vielleicht
nachher kräftig Mitglieder aus dieser
"unorganisierten Masse". Aber sie
werden nie gross und umfassend ge-
nug, um ihr die Arbeit der gesell-
schaftlichen Bewegung abzunehmen.

Paradoxerweise werden die Bewegun-
gen also sozusagen von den unpoliti-
schen Leuten gemacht, d.h. von denen,
die man bisher nicht in einem der Sek-
tenkonventikel gesehen hat. Von den
Leuten, die nicht Marxismus-Leninis-
mus, Kritische Theorie oder Queerfe-
minismus treiben. Und zwar gilt das
nicht nur für die Revolutionen, die in
den Geschichtsbüchern als welthistori-
sche Ereignisse stehen, wie 1905, son-
dern für die kleineren, fast
unsichtbaren; so wie die neueren Ver-
suche von Arbeitern, sich in gewerk-
schaftsfernen Branchen zu
organisieren, auch natürlich nicht von
den Gewerkschaftsorganisationen aus-
geht, sondern von informellen kleinen
Kreisen. Wie sollte es denn auch an-
ders sein?

"Spontaneismus", nennen die Leninis-
ten so etwas verächtlich, aber was
heisst "spontan"? Spontan nennt man
die Dinge, die ohne Zutun irgendeiner
bereits bestehenden Organisation ge-
tan werden; oder alles, was jemand an-
deres als der Staat tut oder eine der
Organisationen, die Schatten des
Staats sind. Spontan in diesem Sinne
ist also gar keine Eigenschaft einer

Handlung, sondern eine Zurechnung.
Spontane Handlungen dieser Art fin-
den jede Sekunde milliardenfach statt.

Und umgekehrt, eine gesellschaftliche
Bewegung, grösser oder kleiner, die
nicht in diesem Sinne spontan ist,
nennt niemand, der bei Trost ist, eine
gesellschaftliche Bewegung. Der Mili-
tärputsch in Syrien 1967 nannte sich
eine Revolution, aber wer sonst nennt
ihn so? Die "Sozialistische Erziehungs-
bewegung" mit ihren "Vier Aufräum-
arbeiten" in China 1963 war eine
administrativ gesteuerte Kampagne.
Was ist der Unterschied zu einer Be-
wegung, die man wirklich eine Bewe-
gung nennen würde?

Aber wie hecken denn die Leute solche
gesellschaftlichen Bewegungen aus?
Emanuel Sieyes und George Lukacs ge-
ben sich gleichermassen überzeugt,
dass das gar nicht möglich ist. Aber
umgekehrt ist es ja auch nicht so, dass
eine Massenbewegung plötzlich, aus
dem Nichts und ohne Vorbereitung
entsteht. Betrachten wir die gewalti-
gen Streikbewegungen in Frankreich
1968, in Italien die ganzen 1970er, oder
auch warum nicht in Deutschland 1918.
Es zeigt sich, dass alle diese Bewegun-
gen auf einer Art Organisierung aufru-
hen, und zwar gerade nicht
Organisierung in einer klar verfassten
und gegliederten Partei, Gewerkschaft
oder Organisation, sondern wenn,
dann an derem Rand; eher orientiert
an dem Betrieb, der Abteilung, der Ar-
beitsgruppe; angetrieben nicht von ei-
ner fernen Parteidoktrin, sondern von
dem betrieblichen Konflikt.

Solche Art von Organisierung ist gar
nicht auf einen bestimmten Verlauf
angelegt, und schon gar nicht auf Tag
und Stunde. Sie hat nicht Programm
und Organe, die von den an ihr Teil-
nehmenden getrennt wären. Sie ist
Organisierung von ganz anderer Art als
die Partei es ist. Sie ist unvermeidbar,

17



unverbietbar, unaufhaltsam, denn sie
ist identisch mit derjenigen Art der
Koordinierung, die der Arbeitsprozess
erfordert. Nur als ein Beispiel: das ist,
wo die Leute alle diesen Sachen aushe-
cken: in ihrem alltäglichen Leben.

6
Das ist, wie gesagt, ein Beispiel. Es las-
sen sich noch mehr finden. Und das al-
les ist überhaupt keine neue Idee. Es
wird von jeher praktiziert, aber viel-
leicht von einer anderen Sorte Men-
schen. Es ist nämlich eine ganz andere
Nummer, es verlangt ganz andere Tu-
genden als die, mit denen man in ir-
gendeiner linken Sekte weiterkommt.
Es zeigt sich dann zum Beispiel, dass
die anderen Leute dann lieber mit ei-
nem reden, wenn man sie nicht anlügt.
Das wäre ein ungewöhnliches Verhal-
ten für unsre Bolschewiken. Oder: es
ist von Vorteil, wenn man sich selbst
gar nicht erst für was besseres hält als
andere Leute, aber nimmt einem das
nicht eigentlich das weg, was der gan-
ze Punkt dabei ist, ein Intellektueller
zu sein?

Man wird feststellen, dass man es bei
den Ideen der Leute mit etwas ganz
anderem zu tun hat, als man glaubt.
Sie sind weniger festgefügt; sie sind oft
fast probehalber an der schwer be-
stimmbaren Realität entlang ausge-
führt; aber es ist sehr viel mehr
Kühnheit und Selbsttätigkeit in ihnen,
als unsere Ideologiekritik es vermuten
lassen würde. Und es fragt da draussen
niemand nach eurem Parteistand-
punkt, ausser ab und zu zum Amuse-
ment.

Auf die verschiedenen Parteistand-
punkte scheisst nämlich der Hund
drauf, und genauso auf die, die so tun,
als wären sie nicht Parteistandpunkt,
sondern sogenannte revolutionäre
oder kommunistische Kritik. Was hat
man denn irgendjemandem beizubrin-
gen? Es ist nicht so, dass nicht wichtige

Einsichten aller Art in dieser ganzen
Literatur auch enthalten wären. Aber
das lustige ist: man würde nicht von
alleine drauf kommen, welche das sind.

Das gilt insofern natürlich auch für
Texte wie diesen. Die wirkliche Kritik
des Sektenwesens ist nicht, das zu pre-
digen, was hier gepredigt wird, son-
dern es zu tun. Die wirkliche Kritik des
Privateigentums an den Produktions-
mitteln ist nicht, Ideen für arbeiterge-
führte Betriebe auszuspintisieren; die
praktische Kritik des Privateigentums
ist die wirkliche Arbeiterverschwö-
rung. Man darf ruhig annehmen, dass
es genug zu tun gibt; man wird sich
auch ohne die Sitcom, zu der die Sze-
neangelegenheiten schon degradiert
sind, keineswegs langweilen.

Man wird wahrscheinlich sich seine
Attitude weniger bei Lukacs, sondern
wenn es schon Theologie sein soll,
dann bei Bonhoeffer abschauen müs-
sen. Ich kenne niemanden, Einzelper-
son oder Organisation, der "der Klasse"
irgendetwas an "Einsicht in die Bedin-
gungen, den Gang und die allgemeinen
Resultate der proletarischen Bewegung
voraus" hätte, wies im "Manifest" so
schön heisst.

Denn wer sollte denn das sein? Unsere
jungen Männer, die die Weisheit mit
dem Löffel gefressen haben? Und wo-
her sollte so eine Einsicht heute über-
haupt kommen? Ich nehme an, man
kann sie durchaus gewinnen, aber
kaum aus unseren Büchern. Wo dann?
Ausserhalb unserer Kreise. Dort wer-
den Dinge getan und Erfahrungen ge-
macht, die die Rechenkapazität jeder
Gruppe oder Sekte weit überschreiten.
Die Fragen und Antworten in diesem
Prozess sind, anders als die der Sekten,
nicht prinzipiell begrenzt.

Ist das aber nicht ein Ratschlag, der so
nützlich ist wie Steine statt Brot? Die

18



Gesellschaft, damit hatten wir in unse-
rer Kritik der Szene ja angefangen,
produziert die linke Szene als eine ab-
geschlossene doch selbst. Die Erfah-
rung, von der Gesellschaft ausgespuckt
worden zu sein, ist nichts, was man so
leicht jemanden einfach ausgeredet
bekommt. Und diese Erfahrung ist
auch nichts, was man sich nur einbil-
det. Sie zwingt einen in der Tat mit an-
deren zusammen, die diese Erfahrung
ebenfalls kennen.

Aber es ist längst nicht so, dass das nur
uns so geht. Es ist die vielleicht folgen-
reichste Illusion; als ob man selbst von
allen anderen isoliert wäre, aber diese
untereinander aus irgendeinem Grun-
de nicht, sondern als ob sie alle her-
vorragend miteinander auskämen, sich
nicht gegenseitig misstrauten, mitein-
ander vollauf einverstanden wären; wo
sie in Wirklichkeit allesamt nichts mit-
einander gemeinsam haben. Das ist ei-
ne Grundtatsache, davon kann man
ausgehen; denn es ist nur eine andere
Formulierung für das, was wir vorhin
das Problem der gesellschaftlichen Or-
ganisation genannt haben. Wenn man
das praktisch zu begreifen beginnt,
dann wird der Stolz der Vereinzelung,
der uns heute in Sekten treibt, ur-
plötzlich auf ganz andere Art frucht-
bar; denn er wird in der Lage sein,
seinesgleichen zu erkennen und das
undurchsichtige Gefüge der Gesell-
schaft auseinerzuschieben, wie der
Wind die Wolken vor der Sonne aus-
einanderschiebt.

von Jörg Finkenberger

Buchbespre­
chung: Commu­

nization
François Martin und Jean Barrot (=François
Cerruti, Gilles Dauvé): Eclipse and Re-

Emergence of the Communist Movement,
zuerst 1974; hier nach PM Press 2015
http://libcom.org/files/Dauvé with Martin
- Eclipse and Re-emergence.pdf (zit. als C.
und D.)

Les Amis de 4 Millions de Jeunes Travail-
leurs (=Dominique Blanc, Jean-Pierre Tille-
non): A World Without Money:
Communism, nach der Fassung
https://libcom.org/files/Les Amis de 4 Mil-
lions de Jeunes Travailleurs- A World Wi-
thout Money; Communism.pdf (zit. als B.
und T.)

Redaktion Endnotes, Bring Out Your Dead,
Hefteinleitung zu Ausgabe No. 1, 2008; dt.
auch unter https://kommunisie-
rung.net/Bringt-eure-Toten-raus

Alle Zitate in eigner Übersetzung

Wir haben bisher Fragen der gesell-
schaftlichen Planung von Produktion
und Verteilung untersucht, indem wir
einige neuere Vorschläge verglichen
haben mit den älteren Vorstellungen
der rätekommunistischen Gruppe In-
ternationaler Kommunisten von 1930.
Diese Vorstellungen stammen aus den
Erfahrungen der deutschen und russi-
schen Revolutionen von 1917 ff. und
aus der Auseinandersetzung mit dem
sowjetischen Sozialismus. An dem
Grundgedanken der Rätekommunisten
ist allerdings in den Kreisen der heuti-
gen sog. Ultra-Linken eine sehr har-
sche Kritik verbreitet, die wir nicht
einfach übergehen wollen. Sie ist eng
verbunden mit dem Begriff der Kom-
munisierung, Communization; ein Be-
griff, oder besser eine Vorstellung von

19

1 "Die Tätigkeit der Arbeiterklasse rührt
nicht aus Erfahrungen her und hat kein
anderes "Gedächtnis" als die allgemeinen
Bedingungen des Kapitals... Es studiert
nicht seine Erfahrungen; das Scheitern ei-
ner Bewegung ist selbst ein adäquater Be-
weis ihrer Grenzen", C. u. D. S. 80



Revolution und Kommunismus, der auf
das Jahr 1969 zurückgeht, und der
neuerdings, vor allem seit 2010 in un-
seren Kreisen völlig vorherrschend zu
sein scheint.

1.
Sehen wir die älteste Formulierung
dieser Idee in ihrem Zusammenhang
an. Cerruti und Dauvé gehen von ei-
nem sehr praktischen Problem aus: die
Bewegung von 1968 war nicht zu einer
Revolution geworden, weder der Gene-
ralstreik in Frankreich, noch die 10
Jahre lang sich hinziehende Bewegung
der Fabrikbesetzungen in Italien.

Aber noch viel mehr, die gesamte sehr
massive Bewegung hatte in der Ar-
beiterschaft noch nicht einmal dauer-
hafte Organe hervorgebracht. Die
ältere Ultra-Linke, allen voran die Si-
tuationistische Internationale, hatte
genau das zum Eichmass einer wirklich
revolutionären Bewegung erhoben.
"Aber in jedem Fall verschwanden die-
se Arbeiterorganisationen wieder mit
dem Ende der Bewegung und wurden
nicht zu einer neuen Art der Organisa-
tion", Cerruti u. Dauvé S. 67. Warum?
War, wie es immer so schön heisst, die
Bewegung einfach nicht radikal genug,
wieder einmal? Ging sie nicht weit ge-
nug? Es ehrt natürlich C. u. D., dass sie
einen grossen Bogen um solche faulen
Phrasen machen. Die Bewegung ging
so weit sie konnte; das heisst man
kann an ihren Grenzen den Stand der
Dinge ablesen.1

In früheren Bewegungen hatten die
Arbeiter gesetzlichen Arbeitstag, Ver-
einigungsrecht, Krankenversicherung
zu erkämpfen, das heisst ihre grund-
sätzliche Anerkennung innerhalb der
bürgerlichen Gesellschaft. Was für
einen Inhalt hatten denn, nachdem das
erreicht war, ihre Kämpfe in den
1960ern? "Wie müssen hinzufügen,
dass die Bewegung keine bestimmten
Forderungen aufgestellt hatte. Die Fra-

ge, die das Proletariat stellen wird, ist
in diesem Schweigen schon enthal-
ten...In einer Situation, die es nicht
mehr erlaubt, Forderungen durchzu-
setzen, ist es zu erwarten, dass keine
Organe entstehen, um den Streik zu
beenden", C. u. D. S. 79

C. u. D. kommen deswegen zu dem
Schluss: "Wenn diese Gruppen", die
neuen Arbeiterorganisationen, "ihre
Existenz aufrechterhalten wollen,
müssen sie ausserhalb der Schranken
der Fabrik handeln, oder sie werden
vom Kapital zerstört. Das Verschwin-
den diese Gruppen ist ein Zeichen der
Radikalität der Bewegung; wenn sie als
Organisationen weiterbestünden, wür-
den sie ihren radikalen Charakter ver-
lieren", S. 79.

Diese Folgerung erscheint etwas ange-
strengt: sie läuft drauf hinaus, aus dem
Scheitern einer Bewegung auf ihre Ra-
dikalität und ihre weittragende Be-
deutung zu schliessen. Ist das
gerechtvertigt? Zwischen beidem ver-
mittelt aber genau die Hauptidee des
Texts, und der Grundgedanke, dem wir
hier nachgehen. Der Gegenstand der
Bewegung, sagen C. u. D., kann nicht
diese oder jene Forderung, verkörpert
in dieser oder jener Organisationsform
sein, sondern schon der unmittelbare
Übergang zum Kommunismus: wel-
chen sie Kommunisierung nennen.

Der Streik war also nicht durch einen
strategischen Waffenstillstand zu be-
enden und eine Konsolidierung seiner
Organisationsform, durch den Ausbau
der errungenen Macht, um danach zu

20

1 "Die Tätigkeit der Arbeiterklasse rührt
nicht aus Erfahrungen her und hat kein
anderes "Gedächtnis" als die allgemeinen
Bedingungen des Kapitals... Es studiert
nicht seine Erfahrungen; das Scheitern ei-
ner Bewegung ist selbst ein adäquater Be-
weis ihrer Grenzen", C. u. D. S. 80



einem neuen Anlauf fortzuschreiten;
sondern die Aufgabe bestand unmittel-
bar darin, die gegebenen gesellschaft-
lichen Formen zu zerbrechen und
unmittelbar kommunistische aufzu-
bauen. "Kommunismus ist die Aneig-
nung des Reichtums der Menschheit
durch diese selbst, und das bedeutet
eine vollständige Veränderung dieses
Reichtums... Die Kommunisierung...
wird Güter ohne Geld zirkulieren las-
sen, sie wird die Tore öffnen, die die
Fabriken von ihrer Umgebund trennt",
C. u. D. S. 55 f.; in einer früheren Text-
fassung war diese Stelle noch viel di-
rekter.

"Das erfordert die Zerstörung der Un-
ternehmen als getrennter Einheiten
und damit des Wertgesetzes; nicht, um
den Profit zu vergesellschaften, son-
dern um Güter zwischen den industri-
ellen Zentren ohne Vermittlung des
Werts zu zirkulieren", hiess es da.2 Wir
akzeptieren vollkommen, dass es nicht
genügt, den Profit zu vergesellschaf-
ten; aber es geht doch alles etwas rasch
zu.

2.
In welcher Weise nimmt denn die Ge-
sellschaft von ihrem Reichtum Besitz?
Denn ja offensichtlich nicht mehr da-
durch, dass die Arbeiter von ihrem Be-
trieben Besitz nehmen, gerade darum
geht es C. u. D. an dieser Stelle. Sie be-
ginnen von dieser Stelle aus eine aus-
führliche Kritik der
rätekommunistischen Ideen, wie sie
vor allem die niederländische Gruppe
Internationaler Kommunisten entwi-
ckelt hatte (wir berichteten).

"Der Haken an der Sache ist,
Tauschwert ist die Menge gesellschaft-
lich notwendiger Arbeitszeit für die
Herstellung eines bestimmten Pro-
dukts; ein rationelles Buchhaltungs-
system in Arbeitszeit wäre äquivalent
zur Herrschaft des Tauschwerts ohne
Vermittlung des Gelds", C. u. D. 95. Das

ist ein seither in der "Ultra-Linken"
umlaufender Gedanke, zu welchem al-
lerhand Wertformanalyse und Marx-
Philologie aufgeboten wird, bei C. u. D.
S. 111 ff.

Ich würde die These riskieren, dass der
grösste Teil dieser Argumentation von
dem marxologischen Missverständnis
abhängt, dass "der Wert" eigentlich
dasselbe wie "die Arbeit" sei; dass also,
wer Arbeitszeit sagt, schon Tauschwert
sagt. Die Menge der Arbeitszeit mag
die Grösse des Tauschwerts bestim-
men; aber damit ist nichts darüber ge-
sagt, warum sie diese Form annimmt.3

C. u. D. begeben sich S. 34 ff. in die Ur-
geschichte der menschlichen Gesell-
schaft, um dort S. 35 den Ursprung des
Austauschs aufzufinden. In der älteren
Fassung heisst es an dieser Stelle di-
rekt: "Güter wurden nicht produziert,
um erst nach einem Austausch konsu-
miert zu werden... Produktion war di-
rekt gesellschaftlich, ohne Vermittlung
des Austauschs." Diese schöne Stelle ist
offensichtlich getilgt worden, weil sie
einfach falsch ist. Von einer solchen
Urgesellschaft weiss die Wissenschaft
nichts; sie gehört dem beliebten Reich
der Abstaktion an, der ökonomischen
Fiktion. Es ist natürlich richtig, dass die
Urgesellschaft keinen Warentausch

21

2 Nach der Fassung https://theanarchistli-
brary.org/library/francois-martin-and-
jean-barrot-aka-gilles-dauve-eclipse-and-
re-emergence-of-the-communist-move.pdf
3 Bekanntlich eine Hauptfrage, deren Lö-
sung Marx beansprucht: "Die politische
Ökonomie hat nun zwar, wenn auch un-
vollkommen Wert und Wertgröße analy-
siert und den in diesen Formen
versteckten Inhalt entdeckt. Sie hat nie-
mals auch nur die Frage gestellt, warum
dieser Inhalt jene Form annimmt, warum
sich also die Arbeit im Wert und das Maß
der Arbeit durch ihre Zeitdauer in der
Wertgröße des Arbeitsprodukts darstellt?",
MEW 23, 94 f.



kannte und auch keinen Austausch
nach Arbeitszeit; ehe die Landwirt-
schaft sich durchsetzt, liegt das gesell-
schaftliche Produkt in der Regel nicht
in dinglicher Gestalt vor, getrennt von
Herstellung und Verbrauch, sondern
es ist die herstellende Tätigkeit selbst,
die in den Autausch eingeht.

Obendrauf auf diese Fiktion einer aus-
tauschlosen Urgesellschaft, einer di-
rekt gesellschaftlichen Arbeit setzen C.
u. D. die ebenso bekannte Fiktion, als
enstünde der Handel an den Rändern
der alten Gemeinwesen, die sich ge-
genseitig ihre Überschüsse verkaufen,
S. 35. Das ist die bis heute in der mar-
xistischen Linken herrschende Lehre
Ricardos vom auswärtigen Handel, und
sie ist falsch.4

Die dadurch entstehende Arbeitstei-
lung, so C. u. D., "zerstört zuletzt das,
was die Gemeinschaft unmittelbar ge-
meinschaftlich macht... die Menschen
behandeln sich gegenseitig, und sich
selbst, hauptsächlich als Anbieter von
Gütern; die Nützlichkeit eines Pro-
dukts, das ich für den Austausch her-
stelle, betrifft mich nicht; ich bin nur
am Nutzen des Guts interessiert, das
ich im Austausch bekomme", S. 36. Ich
fürchte, C. u. D. verwechseln hier die
Grundlage des Warentauschs mit der
Grundlage von Gesellschaft über-
haupt.5

Konsequent sehen sie Austausch an
sich schon als dasjenige, was die Ar-
beitskraft in die Form des Tauschwerts
nötigt. Das ist nicht zwingend; und das
lässt sich auch ohne weiteres Herum-
gestochere in der Urgeschichte zeigen.
Denn eine Alternative zu einer Art von
Austausch erfordert, sich entweder
unmittelbar gesellschaftliche Arbeit
vorzustellen, oder eine Gesellschaft
ohne Arbeit.

3

Genau hier liegt der Hundinger begra-
ben. "Der Wert entstand nicht, weil er
ein bequemes Massinstrument war. Er
entstand als eine unverzichtbare Ver-
mittlung menschlicher Tätigkeiten,
weil diese Tätigkeit voneinander ge-
trennt waren und durch eine Art von
Vergleichung aufeinander bezogen
werden mussten", S. 37. Und da wird
man zustimmen müssen; was aber folgt
daraus?

Die Menschheit ist ja nicht zur Land-
wirtschaft, Sesshaftigkeit, zur Erzeu-
gung von Überschuss übergegangen,
weil sie unbedingt Gottkönigen in Zik-
kuraten huldigen wollt. Sondern die
Gottkönige, Tempel, Priester traten
neben und über die Gesellschaft ge-
nauso notwendig, wie die edlen Metal-
le neben die anderen Waren: das
gesellschaftliche Produkt wurde und

22

4 Gründliche Kritik bei Girschner, Politi-
sche Ökonomie und Weltmarkt, Papyrosse,
Köln 1999; ausserdem demnächst im zwei-
ten Band von "Staat oder Revolution" die
Abschnitte 4 und 5.
5 "Was jemand für sich selbst herstellt,
tritt jetzt gesondert neben das, was er zum
Zwecke des Austauschs herstell. Die
Gesellschaft wird nicht nur in
verschiedene Gewerbe aufgeteilt, sondern
auch in Arbeiter und Nichtarbeiter", S. 36,
und die ältere Fassung fährt noch fort: "An
diesem Punkt hört die ursprüngliche
Gemeinschaft auf." In der historischen
Realität hat diese ursprüngliche
Gemeinschaft nach diesem Begriff also
niemals bestanden. Just diese
Unterscheidung zwischen demjenigen, was
für den Austausch hergestellt, und dem,
was für den eigenen Verbrauch hergestellt
wird, ist dasjenige, was die sogenannten
totemistischen Austauschsysteme
konstituiert. Und diese finden wir, immer
in den Einzelheiten verschieden, bei
Gemeinwesen, deren letzter fassbarer
Kontakt 50.000 Jahre und länger
zurückliegt; die sich also seit fast den
Anfängen der modernen Menschheit nicht
mehr gegenseitig beeinflusst haben.



wird bis heute von der Menschheit un-
ter solchen Formen angeeignet, weil
ihr eine andere Form nicht zur Verfü-
gung stand.

Die Herrschaft und die Ausbeutung
kommen nicht daher, dass die Mensch-
heit früher so abergläubisch und un-
aufgeklärt gewesen wäre, dass sie sich
so etwas wie eine unmittelbare Inbe-
sitznahme des gesellschaftlichen
Reichtums durch die Gesellschaft nicht
denken konnte; sondern daher, dass
man sich so etwas überhaupt nicht
denken kann, ohne aus der Gesell-
schaft eine besondere Person zu ma-
chen neben der Gesellschaft. Das heisst
ohne den Staat neu zu erfinden.

Oder aber es gelingt aus irgendeinem
Grund der Gesellschaft, was ihr früher
nicht gelungen ist, nämlich differen-
zierte Organe auszubilden, durch die
diese Inbesitznahme gelingt, ohne sich
als Staatswesen und einheitliche Per-
son zu verfassen; und dann wäre gera-
de das eine Aufgabe der Revolution.
Man würde sich, wenn man bedenkt,
von C. u. D. eine gnädigere Beurteilung
des Rätekommunismus wünschen;
denn die von den Rätekommunisten
durch theoretische Spekulation ge-
wonnenen arbeitergeführten Betriebe
wären, soweit ich sehen kann, die ers-
ten begrifflich gefassten Vermittlungs-
formen, die die Gesellschaft zu so
etwas befähigen könnten.

Ist C. u. D. das Problem unbekannt ge-
blieben? Ich glaube nicht. In der schon
zitierten älteren Fassung finden sich
Passagen, die in der neueren S. 51 ff.
getilgt sind; Passagen von haarsträu-
bender Paradoxie. "Der Kommunis-
mus", hiess es da, "ist auch das Ende
jedes Elements, das für die Einheit der
Gesellschaft nötig wäre", und das wäre
schön und gut, weil damit ja Wert und
Staat gemeint sind, aber wodurch wer-
den sie unnötig? Woran hat die Gesell-

schaft denn dann ihre Einheit? Dass es
eine solche geben muss, wird S. 49 ja
zurecht vorausgesetzt. Wodurch ist
denn die Gesellschaftlichkeit gegeben?

"Jeder wird die Leitung aller Tätigkei-
ten haben... im Kommunismus ist eine
äussere Macht, die die Einzelnen ver-
einigt, überflüssig... der Kommunismus
hat keinen Bedarf, das zu vereinigen,
was nicht mehr getrennt ist." Diese
ganze Kette von unterbestimmten Sät-
zen ist ermöglicht und zusammenge-
halten von dem einen Gedanken: dass
der Wert als das vergleichende Dritte
der verschiednen Dinge verschwindet,
und zwar wegen überhandnehmenden
Reichtums; und durch Analogieschluss
jede andere bloss äussere Vereinigung
des Verschiednen ebenfalls. Das ist die
Lösung des Problems: die Abschaffung
der Arbeit, das Ende der Ökonomie, S.
52.

4.
Damit ist noch nicht gesagt, wie das
zustandekommen soll, noch weniger,
wie es unmittelbar zustandekommen
soll. Nehmen wir uns eine andre
Schrift vor, wenige Jahre nachher er-
schienen, ebenfalls aus einer situatio-
nistischen Tradition, ebenfalls in
Auseinandersetzung mit dem Ausgang
der 1968er Bewegung.6 "Eine Welt oh-
ne Geld", unter dem Namen einer
Gruppe der "Freunde der 4 Milionen
Jungarbeiter", verfasst von Blanc und
Tillenon, veröffentlicht 1974 ff. Man
kann diese Schrift mit der anderen

23

6 Und auf libcom.org ausdrücklich und
amtlich als Alternative zu der Arbeit der
GIK empfohlen: "We do not agree with its
prescription of the use of labour vouchers,
but reproduce this text for reference. For
an alternative we recommend reading A
world without money: communism. ... Pos-
ted By libcom Jul 25 2005 16:22", htt-
ps://libcom.org/library/fundamental-pri
nciples-communist-production-gik.



nicht gleichsetzen, sie ist leichtfertiger
und bedenkenloser; aber man kann die
Nähe beider zueinander nicht abstrei-
ten.

Blanc und Tillenon schreiben S. 51 f.:
"Es ist gar nichts magisches dabei. Wir
können Überfluss entstehen lassen,
weil er bereits hier ist, direkt vor unse-
ren Augen. Man muss nicht eigens et-
was dazu tun, ausser ihn von seinen
Fesseln zu befreien. Das Kapital hat, in-
dem es zwei Jahrhunderte Menschheit
und Natur ausgepresst hat, Überfluss
möglich gemacht: es ist nicht der Kom-
munismus, der plötzlich Überfluss er-
zeugen wird, sondern der
Kapitalismus, der künstlich Knappheit
aufrechterhalten hat."

Aber es ist ja nun nicht so, dass die Ma-
schine, Überfluss zu erzeugen, schon
in irgendeinem Keller steht und nur
nicht angeschaltet wird. Sondern die
Produktion ist ja nun immer noch eine
gesellschaftliche Angelegenheit. Wie
soll sie also vonstatten gehen? Durch
eine "radikale Veränderung der
menschlichen Tätigkeit", B. u. T. S. 59;
"das Ende der Hierarchie, der Teilung
zwischen Befehls-Gebern und Befehls-
Empfängern, der Trennung zwischen
Entscheidung und Ausführung, der
Entgegensetzung von geistiger und
körperlicher Tätigkeit", S. 60; "das En-
de der Trennung zwischen Arbeit und
Freizeit, zwischen Produktion und
Konsum", S. 74; "Arbeit wird kein Mit-
tel zum Erwerb des Lebensunterhalts
sein. Sie wird nicht mehr zwischen
dem Menschen und seinen Bedürfnis-
sen vermitteln. Sie wird direkte Erfül-
lung eines Bedürfnisses sein", S. 74.

Das sind alles sehr schöne Sätze, zum
Teil direkt von Marx übernommen.
Aber das Problem ist ja doch nur ver-
schoben. War nicht gerade noch der
Überfluss die Grundlage der Kommu-
nismus? Und der Kommunismus die

Grundlage dafür, dass die Arbeit nicht
mehr repressiv sein soll? Jetzt soll
wiederum die nicht mehr repressive
Arbeit die Grundlage für den Überfluss
sein. Das ganze sieht sehr verdächtig
aus.

Und warum fällt mir an der Stelle et-
was ein, was der unterfränkische Mu-
siker und Philosoph Theodor Adorno
einmal gesagt hat: "In einer Welt, die
so geplant wäre, daß alles, was man
tut, in einer durchsichtigen Weise dem
Ganzen dient ..., würde ich gern zwei
Stunden am Tag einen Lift bedienen." 7

Es gibt keinere dümmere Arbeit als die
des Lift-Boys, der den Fahrgästen ab-
nimmt, höchstselbst auf die richtige
Taste zu drücken; aber nicht das war
Adornos Einwand dagegen, das 10
Stunden die Woche tun zu müssen,
sondern dass Arbeit in unsrer Gesell-
schaft nicht auf transparente Weise
gesellschaftlich ist. Das gehört eigent-
lich nicht zum Thema, es fällt mir nur
gerade ein. Wie wird denn nach Blanc
und Tillenon die Arbeit gesellschaft-
lich? Wie wird denn der gesellschaftli-
che Reichtum angeeignet? Mit anderen
Worten, wie ist denn ihre Gesellschaft
konstituiert?

5
"Der einzelne fühlt sich verloren im
kapitalistischen Dschungel. Er erkennt
sich in ihm nicht wieder, noch weniger
begreift er, wie er insgesamt funktio-
niert. Es ist aber ein Fehler, zu glauben,
das würde genauso auf jede moderne
Gesellschaft zutreffen. Es ist nicht eine
notwendige Folge der Vielzahl der
Handlungen und Verhältnisse, die die
Gesellschaft ausmachen. Sondern es
entsteht aus der Trennung der Funkti-
on von Entscheidung und Koordination
einer-, der Ausführung andererseits."

24

7 Horkheimer, Gesammelte Schriften, Bd.
19: Nachträge, Fischer, 1996, S. 41



Das wird man nicht rundweg ableh-
nen. Aber ein transparentes gesell-
schaftliches Verhältnis entsteht nicht
einfach, wenn diese Trennung weg-
fällt; sie ist also auch nicht die einzige
Grundlage für die Intransparenz der
Gesellschaft. Die Rätekommunisten ha-
ben ausdrücklich um einer solchen
transparenten Vergesellschaftung der
Arbeit willen die Anregung von Marx
aufgegriffen, dass die in die Gesell-
schaft eingebrachte Arbeit das unmit-
telbare "gesellschaftliche Band" sein
soll. Das lehnen B. u. T. rundweg und
leidenschaftlich ab, S. 75; nur um un-
mittelbar danach zu erklären: "Nicht,
dass wir gegen jede Art von Bezugs-
scheinen wären. Es wäre absurd, Dia-
manten zur Verteilung freizugeben! In
solchen Fällen werden die zuständigen
Auschüsse Bezugsscheine ausgeben",
S. 76.

Vom Überfluss zum Bezugsschein ha-
ben B. u. T. gerade 25 Seiten gebraucht.
Was der Rationierung unterliegt, ist
der an sich knappe Naturstoff, der in
den Gebrauchsgütern steckt; also in
dem, was die Einzelnen von der Gesell-
schaft bekommen. Was beileibe nicht
rationiert wird, ist die gesellschaftliche
Zutat daran, die Arbeit; also das, was
die Einzelnen der Gesellschaft geben.
Das ist eine merkwürdige Abschaffung
der Arbeit. Wo kommt übrigens auf
einmal der zuständige Ausschuss her?

Auf der so vergezeichneten Linie lie-
gen B. u. T. auch weiter, wenn es um
die bewusste gesellschaftliche Planung
geht: denn bei allem Überfluss werden
natürlich Kosten berechnet werden
müssen, S. 107, 120; aber keinesfalls
auf Grundlage einer allgemeinen Ver-
rechnungseinheit, S. 123, denn das wä-
re, so verstehen sie es, Geld. Man muss
sich wohl eine Art Güterbilanz vorstel-
len, und zwar S. 166, 170 unter An-
wendung der Kybernetik. Ist aber
unter den aufgewandten Gütern nicht

auch menschliche Arbeit? Natürlich,
und B. u. T. erlauben auch gerne, diese
in Rechnung zu stellen, und zwar je
nach ihrer konkreten Eigenart, wie die
Aufwendungen an Sachgütern auch,
aber ohne dass sie als allgemein gesell-
schaftliche Arbeit auftritt, denn dann,
immer noch S. 123, ist sie auch nicht
wertbildend, mithin auch keine Arbeit.
Sie ist also nur unmittelbar gesell-
schaftlich, indem sie auf keine Weise
gesellschaftich ist.

Man möchte das für blanken Sophis-
mus halten, aber offenbar glauben B. u.
T. wirklich, nur auf diese Weise we-
nigstens die Arbeitskraft aus allem
herauszuhalten, was nach Austausch
aussieht. Sie verhindern das eigentlich,
indem sie die der Lohnarbeit eigene
Beschränkung, dass sie nämlich ge-
kauft werden muss, aufheben. Die Ge-
sellschaft eignet sie sich unmittelbar
an, unter dem interessantenVorgeben,
alles andere sei verhüllter Arbeits-
zwang, S. 75; während die Einzelnen
sich die Produkte der Arbeit nur ver-
mittelst Bezugsscheinen anzueignen
haben, was aus irgendeinem Grund
besser ist.

Wer stellt die aus? Man möchte sagen,
die Gesellschaft, aber durch wessen
Hand? Wer konstiutiert den "zuständi-
gen Ausschuss" und die anderen Orga-
ne, die die Bewirtschaftung der
Gebrauchsmittel betreiben? Und an
derselben Stelle klafft genau dasselbe
Loch in der Vision von B. u. T., denn
wir erfahren: die Produzenten, d.h. die
Gesellschaft wird natürlich zerklüftet
sein in verschiedne Gruppen, S. 155;
aber es wäre natürlich unmöglich, die
einen dem Urteil der anderen zu un-
terwerfen, denn das hiesse ja doch
wieder Entscheidung und Ausführung
voneinander trennen; weswegen es
auch keine Entscheidungen nach
Mehrheit geben kann, S. 195; Men-
schen werden das tun, was sie für

25



richtig halten, und sich dafür jeweils
ad hoc zusammenfinden, S. 196; und
zwar als "tätige Minderheiten", S. 201
f.

Bei ihrem Beispiel für ein solches
Grossvorhaben, nämlich der Besied-
lung eines neuen Planeten, S. 161 ff.,
sagen sie das gar nicht so genau dazu;
da wird lang und breit sich verbreitet,
wie sorgfältig die Dinge berechnet
werden müssen, die man dafür
braucht. Aber erst 30 Seiten später er-
fahren wir bei einer ganz anderen Ge-
legenheit, dass eigentlich nur die
gefragt werden, die dabei mitmachen.
Woher nehmen die denn dann die Din-
ge, die sie dafür brauchen? Irgendje-
mand muss sie ihnen im Namen der
ganzen Weltgesellschaft übertragen.
Aber wie das, ohne diese zu fragen? So
wird das nichts werden; das kann nicht
gut gehen.

6
Aber das ist der Preis dafür, dass man
die Arbeitskraft, d.h. die schöpferische
Fähigkeit der Einzelnen, unmittelbar
gesellschaftlich setzt; man muss dafür
entweder die Einzelnen oder die Ge-
sellschaft =0 setzen. Warum muss man
sich dann auf diesen metaphysischen
Extremismus festlegen? S. 215 erfah-
ren wir auch dafür den letzten Grund:
er ist revolutionstheoretischer Art. Die
Gesellschaft muss auf Dauer unbedingt
auf demselben Prinzip beruhen, aus
dem die Insurrektion zustandkommt;
sonst landet man notwendig wieder
bei dem Problem der Übergangsphase.
Und eine solche, so wie sie z.B. über
die Rätekommunisten sagen, soll ja im
Grunde gar nichts andres als Kapitalis-
mus selbst sein.

Die Gesellschaft aber, bei der B. u. T.
landen, ist dabei unvollkommener
selbst als der blankeste Syndikalismus,
der den Niederländern zu unvollkom-

men war: die bestehenden Unterneh-
men werden zwar keineswegs auf
eigne Faust von ihren Belegschaften
weitergeführt, weil selbständige Be-
triebe ja Ausdruck der antagonisti-
schen Gesellschaft sind, S. 21; aber man
endet dennoch bei grossen Projekten,
über die natürlich nur die daran Betei-
ligten entscheiden. Wie ist das besser?

Der Unterschied liegt vor allem darin,
dass nichts davon ausreichend geklärt
wird. Über die Frage, wie die Produkte
angeeignet werden, erfahren wir: Ge-
schenk, S. 21, oder Bezugsschein, S. 76.
Eigentlich hat man hier 330 Seiten vor
sich, auf denen das Problem unter 330
Seiten post-situationistischer Phrasen
versteckt wird.

Warum gehen wir das so genau durch?
Weil sich zeigt, dass in beiden dieser
Texte, dieser beiden sehr geschätzten
Grundlagentexte der ganzen neueren
"Ultra-Linken", über hunderte Seiten
lang die aberwitzigsten Dinge getrie-
ben werden, nur um glauben zu ma-
chen, hier läge gar kein Problem vor;
während man hunderte Seiten lang die
aberwitzigsten Dinge treibt, weil hier
doch ein Problem vorliegt.

Das britische ultra-linke Magazin End-
notes hat in der Hefteinleitung zu No.
1, 2008 sehr kundig und elegant die
weitere Debatte seit 1975 dargestellt;
und man bekommt es beim Lesen mit
der Verzweiflung, weil man zu ahnen
beginnt, dass das Problem wahr-
scheinlich in der ganzen Debatte seit-
her niemand gestellt hat, also die
ganze Debatte eine Flucht vor dem
Problem ist, und zwar bis in unsre Zeit,
wo das ganze Konzept ungeheuer mo-
disch geworden ist.

Natürlich kann man einwenden: es ist
nicht die Aufgaber der Theorie, die Be-
wegung vorwegnehmen zu wollen, und
es ist ohnehin aussichtslos, aber seit

26



wann ist es Aufgabe der Theorie, feh-
lerhafte Theorie zu machen? Wenn
man schon Theorie macht, könnte man
doch gleich gescheite machen. Aber
wie soll das gehen? Wie soll man ver-
suchen, zu beschreiben, was irgend-
welche andre Leute an einem unklaren
Zeitpunkt alles tun werden, und ihnen
Ratschläge geben, die sie nicht errei-
chen werden? Soll man eine spontane
Bewegung planen wollen? D.h. ihren
Verlauf beschreiben, ehe noch die, die
an ihr teilnehmen werden, wissen
können, dass sie an ihr teilnehmen
werden? Läuft das nicht darauf hinaus,
die Kristallkugel anwerfen?

7
Das Problem scheint in der Randbedin-
gung der Theorie zu liegen, der soge-
nannten Praxis. Lesen wir, was die
guten Endnotes schreiben. Die Sitatu-
tionisten hatten, heisst es da, das gan-
ze Problem nicht. Sie weigerten sich
zwar so gut wie irgendeiner, der
"Trennung zwischer revolutionärer
Aktion und völliger Veränderung des
Lebens" zuzustimmen; in der Tat ha-
ben sie diese Weigerung als erste aus-
gesprochen. Und damit ist auch
gemeint jede Kluft zwischen Zielen
und Mitteln, das heisste jede soge-
nannte Übergangsperiode.

"Die Situationisten waren fähig, die
Abschaffung der Arbeit als direkte Fol-
ge der Befreiung der Arbeit zu begrei-
fen", schreiben die Endnotes; kurz
danach aber erklären sie sich selbst
dazu als, indem sie diese Fähigkeit
plötzlich als eine Unfähigkeit be-
schreiben: "Was die Situationisten dar-
an hinderte, diesen Widerspruch zu
überwinden, war, dass [ihre Lehre] auf
die Affirmation der Arbeiterbewegung
... gegründet war."

Also für die Situationisten bestand vor
1968 gar nicht der Gegensatz zwischen
dem unmittelbaren Übergang einer-

seits, und damit, dass "die Form dieser
Revolution die war, dass die Arbeiter
ihre Betriebe übernehmen und demo-
kratisch weiterführen." Warum und
für wen besteht dann dieser Gegen-
satz? Könnte man nicht einfach zu
diesem Standpunkt zurückgehen?

Aber "entgegen den Ratschlägen der
Situationisten ergriffen die Arbeiter,
die an der Bewegung von 1968 teilnah-
men, nicht die Produktionsmittel, bil-
deten Räte, oder versuchten, die
Fabriken unter Arbeiterführung zu be-
treiben. ... In den wichtigsten Klassen-
kämpfen der folgenden Jahre, vor
allem in Italien, war die Räteform ab-
wesend; die doch regelmässig das
Kennzeichen des proletarischen Radi-
kalismus in dem voraufgehenden
Kampfzyklus (Deutschland 1919, Italien
1921, Spanien 1936, Ungarn 1956) ge-
wesen war."

Gut also man könnte jetzt auf die
neueren Erfahrungen verweisen,
Ägypten 2011, aber damit würde man
einen ganz bestimmten Punkt nur un-
terstreichen: es ist gut möglich, dass
zumindest die klassische Form der Ar-
beiterräte, als Organisation gleichzeitig
des Kampfs und des Übergangs, an ein
frühes Stadium dieser Gesellschafts-
ordnung gebunden ist. Es war anders-
wo schon referiert worden, dass sie
beim Übergang von Diktaturen zu par-
lamentarischen Systemen aufzutreten
pflegen; es gibt kein Beispiel, wo sie auf
dem Boden einer parlamentarisch-de-
mokratisch regierten Gesellschaft auf-
tauchen, auf dem Boden der wirklich
entfalteten bürgerlichen Gesellschaft.
(Es gibt aber auch überhaupt kein Bei-
spiel einer Arbeiterrevolution auf dem
Boden einer parlamentarischen Ver-
fassung. Das erklärts dann auch. Aber
wo käme man da hin?)

Und hier, wir werden uns aus unserer
eigenen Theorieschule lebhaft erin-

27



nern, liegt dasjenige, was bei den End-
notes kritisch gemeint ist, wenn sie
"Affirmation der Arbeiterbewegung"
sagen oder "Befreiung der Arbeit".
"Die Selbst-Befreiung der Arbeiterklas-
se bedeutete nur die Entwicklung der
Produktivkräfte; denn die hauptsäch-
liche Produktivkraft war die arbeiten-
de Klasse selbst", so fassen Endnotes
die Debatte zusammen.

Historisch hat in der Tat die Arbeiter-
bewegung, was auch immer sie subjek-
tiv wollte, der kapitalistischen
Produktionsweise den Weg gebahnt.
Ihr radikaler Widerstand hat der bür-
gerlichen Gesellschaft erst alle die
Massregeln aufgezwungen, mit deren
Hilfe sie sich durch alle Krisen hin-
durch am Leben hielt. Auf dem Boden
einer so eingerichteten Gesellschaft
aber kann sich eine solche proletari-
sche Opposition wie die damalige nicht
mehr konstituieren.

Aber wie dann? Das ist tatsächlich, un-
ter mehreren Schichten Jargon ver-
deckt, das Thema des Heftes gewesen,
aus dessen Einleitung wir zitieren.
Existiert etwas, das von der proletari-
schen Opposition übrigbleibt, das sich
jetzt neu konstituieren muss, oder
aber wird die Opposition immer von
der herrschenden Ordnung als ihr ei-
genes Resultat bestimmt? Das klingt
sehr abstrakt, aber das ist, wo Theorie
notwendig landet. Es ist ja nicht ein-
mal uninteressant. Es ist nur ein trau-
riger Anblick: die verwilderten
Hauskatzen der Theorie balgen sich
um Abfall.

8
Also gut, man kann es nicht ohne wei-
teres so machen wie die Situationisten.
Man kann nicht ein ganzes Jahrhun-
dert auf dem selben Ross in die
Schlacht reiten wollen. Aber einmal
anders gefragt: wird irgendetwas bes-
ser dadurch, dass man die Abschaffung

der Arbeit aus ihrem Verhältnis mit
der Befreiung der Arbeit herauslöst,
und sie zum abstrakt absoluten Prinzip
macht? Wir haben gerade gesehen, wie
so etwas ausgehen kann.

Man war ja nicht einmal wirklich so-
weit gekommen, die Abschaffung der
Arbeit zu fordern, man hat nur eine
Gesellschaft postuliert, in der sie frei-
willig geschieht; und dann den Lohn
durchgestrichen und durch direkt ge-
sellschaftlichen Unterhalt ersetzt, das
heisst man hat die Arbeit "abge-
schafft", indem man ihre Begrenzun-
gen "abgeschafft" hat - und jetzt sehen
wir uns doch einmal an, wie die End-
notes das Scheitern des Rätekommu-
nismus beschreibt: "Das Ziel der
Abschaffung der Arbeit sollte parado-
xerweise dadurch erreicht werden,
dass zuerst alle Begrenzungen der Ar-
beit entfernt wurden (z.B. der Kapita-
list als ein Schmarotzer an der Arbeit,
die Produktionsverhältnisse als Fessel
der Produktion)" usw.: wie ist das dann
jetzt besser?

Gehen wir doch einen Schritt weiter.
Steht denn die ganze neuere "ultra-
linke" Kritik der Arbeit überhaupt
nicht in einem Bezug zur Durchsetzung
eines neuen gesellschaftlichen Ar-
beitsregimes? Sehr wahrscheinlich
doch. Aber wessen Illusion drückt sie
dann aus und worüber?

Eines haben die Situationisten ja ge-
schafft, was niemand nach ihnen mehr
geschafft hat: sie haben den Klassen-
kampf ihrer Zeit in ein Verhältnis zu
den vergangenen Klassenkämpfen zu
sehen gewusst. Wenn das nicht mehr
geht, verliert man die Vergangenheit.
Man kann die Position, die sie noch
geschafft haben zu halten, auch anders
beschreiben: sie haben ihre Theorie
noch als Kritik treiben können. Kann
man das ihren Nachfolgern nachsagen?

28



Deren Vorstellungen sind arkan und
nur ihnen selbst klar; sie sind zwin-
gend nur unter Voraussetzungen, die
allein Spezialisten bekannt sind; denn
diese Voraussetzungen sind nicht ein-
fach die Erfahrungen von Bewegung
und Niederlage, sondern in Isolation
verarbeitete solcher Erfahrungen. Ihre
Vorstellungen sind gewissermassen
nicht mit den Sinnesorganen gewon-
nen, sondern mit dem Verstand; sie
sind Spekulation, aber Spekulation
über einen Vorgang, der vor unseren
Augen stattfindet und mit Sinnen zu
erfassen wäre; Weissagung der Gegen-
wart, zu welcher man sich die Augen
verbinden muss.

9
Das konnte der Stand der Dinge 2008
sein. Aber wir haben heute nicht mehr
2008. Die Ereignisse seither haben in
jeder Hinsicht grössere Dimensionen
angenommen als 1968. Kann man
wirklich so tun, als wären die Ereignis-
se von 1968 immer noch die nächste
Referenz, und die Schwierigkeiten, vor
denen die Arbeiterbewegungen des in-
dustriellen und parlamentarischen
Westens damals standen? Heute wür-
den sie vor völlig anderen Schwierig-
keiten stehen. Geht das vielleicht mit
in die Rechnung ein?8

Wenn die Theorie der Kommunisie-
rung in Wirklichkeit der Rückzug vor
einem revolutionstheoretischen Para-
dox war, und nicht ein kühner Schritt
vorwärts, wird man sie vielleicht mo-
difizieren oder ganz aufgeben müssen.
Was von beiden, geht uns nichts an, da
es nicht unsere Theorie ist.

"Der Kampf der Arbeiter traf gar nicht
auf Widerstand. Das war es, was ihn
entwaffnet hat", fassen C. u. D. S. 88
einen Aspekt dieses Paradoxes zusam-
men. Das wird man heute nirgendwo
mehr sagen können. Das Paradox wür-
de heute wahrscheinlich die Gestalt

annehmen, dass der Aufstand, auch da,
wo er mehr oder weniger aufs Ganze
ausgerichtet ist, durch die Gewalt aufs
Partikulare zurückgeschlagen wird;
dass sich die Frage nach dem Übergang
überhaupt nur für überschaubare klei-
nere Einheiten stellen lässt.

29

8 Hat übrigens Gustav Landauer Recht,
wenn er sagt: "...wenn wir das wirkliche
Bild unserer Zustände und den Gang, den
der Kapitalismus bisher, vor allem seit dem
Erscheinen des Kommunistischen Mani-
fests und des "Kapital" genommen hat, der
zeitideologischen Simplifikationen und
dialektischen Karikatur des Marxismus
entgegengestellt haben, können wir wei-
tergehen, können wir sagen, was unser So-
zialismus und unser Weg zum Sozialismus
ist. Denn Sozialismus - das sei gleich hier
gesagt, die Marxisten sollen es hören, so-
lange der Nebelschwaden ihres eigenen
Fortschrittphilisterdunstes noch in der
Luft ist - hängt seiner Möglichkeit nach gar
nicht von irgend einer Form der Technik
und der Bedürfnisbefriedigung ab. Sozia-
lismus ist zu allen Zeiten möglich, wenn
eine genügende Zahl Menschen ihn will.
Nur wird er je nach dem Stand der Technik
und je nach der verfügbaren Technik, das
heißt nach der Zahl Menschen, die ihn be-
gegnen und immerhin auch nach den Mit-
teln, die sie mitbringen oder sich vom Erbe
der Vergangenheit nehmen können -
nichts fängt mit nichts an - immer anders
aussehen, anders beginnen, anders weiter
gehen. ... Der Sozialismus, ihr Marxisten,
ist zu allen zu allen Zeiten und bei jeder
technik möglich; und ist zu allen Zeiten
und bei jeder Technik unmöglich." ? Es
wird oft so getan, als macht der Fortschritt
der Produktivität den Sozialismus möglich,
als umginge es gewissermassen das Pro-
blem der Gesellschaft. Das zieht sich, wie
vorhin gesehen, bis in die äusserste ultra-
linke Opposition. Marcuse hatte dazu ein-
mal eine sehr verbreitete Unterscheidung
von notwendiger und von überschüssiger
Repression gefunden; vielleicht wird man
als nächstes die sich mal ansehen müssen,
und in dem Zusammenhang die ganze Ab-
schaffung oder Veränderung der Arbeit;
hier passts nicht mehr hin.



Es ist gar nicht mehr die Frage, ob man
sich auf der stolzen Höhe der Situatio-
nisten halten können möchte. Die küh-
ne Offensive ist eine Illusion auch da,
wo sie zustandekommt. Sie setzt nicht
den unmittelbaren Übergang auf die
Tagesordnung, sondern sie provoziert
den zerstörerischen Gegenschlag der
angegriffenen Ordnung. Jede weitere
Veränderung wird gezwungenermas-
sen aus der Defensive heraus stattfin-
den.

Aber die Defensive hat es in einer ganz
anderen Weise als früher noch mit der
Totalität zu tun. Heute geht es um ein-
zelne Betriebsschliessungen; bald wird
es wieder, wie vor 10 Jahren, um den
Fortbestand der kapitalistischen Pro-
duktionsweise im Ganzen gehen. So,
wie es jetzt abläuft, stand das bisher in
keiner Revolutionstheorie zu lesen.

von Jörg Finkenberger

Über die Situa­
tionisten

Die Strömungen und Gruppen, die das
Erbe der SI beanspruchen, haben von
ihren Ideen meistens die zu glatten,
die verführerisch einfachen, die bloss
theoretischen übernommen; die un-
ebenen, schwierigen aber liegen las-
sen, in denen aber als einzige aber
Leben war. Es ist eine schwierige Erb-
schaft. Die SI hat geschafft, mehrere
Linien der modernen Revolutionsge-
schichte zusammen; auf dem Grat die-
ser Einheit zu halten, war ihr nur um
den Preis ständiger Anstrengung mög-
lich. Das kommt, weil ihre Ideen ge-
trennt von der Praxis zu bestehen
hatten. Wer sie weiterführen will,
muss sie verwerfen. Die sie einfach
übernehmen, werden sie verderben.

Die Situationistische Internationale hat
sich ohne Frage ungeheure Verdienste
erworben. Aber zu Grunde gegangen
ist sie zuletzt, und berechtigt, an ihrem
Grundfehler, der alle ihre Praxis und
jeden ihrer theoretischen Sätze durch-
zieht: der Ideologie der Avantgarde.

Merkwürdige Ironie: die radikale Kritik
der Trennungen war nicht radikal ge-
nug. "Unsre Ideen sind bereits in allen
Köpfen, es kommt darauf an, sie dort
hervorzuholen", ja, aber als sich das im
Juni 1968 gezeigt hatte, war niemand
unter den Situationisten mehr zu ir-
gendeiner sinnvollen Handlung fähig.
Die Ereignisse hatten diese Ideen ver-
wirklicht, und damit überholt. Debord
und Sanguinetti waren die nächsten
fünf Jahre damit beschäftigt, ihre Or-
ganisation aufzulösen; in genau der
Zeit, in der sich die Niederlage ihrer
Bewegung entschied, waren sie nicht
im Stande, irgend etwas beizutragen.

In den Jahren vor 1968 hatte ihnen die
Existenz als Avantgarde-Gruppe not-
wendig geschienen, und man mag
nicht einmal sagen mit Unrecht; sie
hatten einen klareren Begriff als die
meisten gewonnen von den Dingen, die
anstanden. Überall sonst gab man sich
überzeugt, dass keine grösseren Er-
schütterungen zu erwarten waren;
niemand ausser ihnen schien das leise
Zittern zu bemerken, das grösseren
Erdstössen voranzugehen pflegt.

Die sogenannte Avantgarde ist aber ei-
ne Figur der Marginalisierung, eine er-
zwungene Isolation und ein Behelf, in
der man sich sehr leicht einrichtet. Sie
brütet die Überzeugung aus, man
stünde in einem speziellen Bund mit
einer inneren Tendenz der Geschichte;
mit denjenigen Ideen, die die Gesell-
schaft nicht offen ausspricht. Und das
ist nicht wahr. Dieser Bund, wenn er
besteht, ist vorübergehend. In der
Form der Avantgarde ist das Scheitern

30



schon vorgezeichnet.

Die kleinen Manöver und Intrigen der
Sektenpolitik, die niederen Künste der
Verschlagenheit sind in einem solchen
Milieu überlebensnotwendig; sie bil-
den Gewohnheiten, die nicht leicht ab-
gelegt werden. Die Illusion ungeheurer
Bedeutung, ohne die in solcher Lage
niemand den Antrieb zum Handeln
fände, prägt sich zu einer Politik der
Selbstermächtigung.

Aber die Sache ist, man schuldet Re-
chenschaft. Man arbeitet keineswegs
auf eigene Rechnung. Man handelt kei-
neswegs auf eigene Faust. Das sind Il-
lusionen, für die man teuer bezahlt.

Diese Avantgarde-Ideen stammen, so-
weit es die Situationisten betrifft, aus
der Kunst. Sie stellten sich die Aufga-
be, die Kunst aufzuheben; genauer die
Trennung zwischen der Kunst und
dem alltäglichen Leben, und zwischen
Produktion und Konsum von Kunst.
Man konnte nicht einfach Kunstwerke
produzieren, selbständig neben den
Schaffensakt tretende Gegenstände;
die Illusion der Autonomie der Kunst
war verflogen. Solche Kunst produ-
zierte Waren. Sie fanden die Idee,
Schönheit nicht in einem fertigen
Werk, sondern in der flüchtigen Situa-
tion zu finden; in einem Akt, in dem
diese gleichzeitig entsteht und sich
verbraucht. Das ist schön empfunden.

Das interessanteste an der Kunst ist
die freie Tätigkeit, Handhabung der
Mittel des Ausdrucks. Das gerade die
Wurzel der befreienden Bewegung. In
der freien Tätigkeit erschaffen sich die
einzelnen Menschen als die Urheber
ihrer Tätigkeit. Die sogenannte Spon-
taneität, die Bewegung ohne Anlei-
tung, ist das Gegenstück. Sie geht
sowenig in der sorgfältigen Organisati-
on auf wie die Kunst im Kunstbetrieb,
sie erstickt in dieser. Massenhafte freie

Tätigkeit, das ist Aufhebung und Ver-
wirklichung der Kunst. Sie kann
durchaus vorbereitet werden. Erfah-
rungen können gesammelt werden.
Dazu bedarf es gesellschaftliche be-
triebener Kunst, die nicht als Ware be-
trieben wird.

Aber Situationen zu machen, wie man
früher Kunstwerke zu machen pflegte:
wo ist die Grenze zur Manipulation,
zum Manöver? Zumal auf dem Feld der
gesellschaftlichen Veränderung, dem
sie diese aufgehobene Kunst dienstbar
machen wollten. Katalysator kann man
sein, aber nicht Urheber. Die eigene
bevorzugte Stellung in dem Prozess
muss sich auflösen. Die Parallele zur
Kunst wäre nur gegeben, wenn die
Kunst von allen gemacht würde, aber
dann ist sie nicht mehr Kunst; diese
Trennung aufzuheben, ist der Avant-
garde nicht möglich, ehe sie sich nicht
als Avantgarde aufhebt.

Das macht die Sätze der SI nicht wert-
los. Aber sie müssten auf einer noch
einmal neuen Grundlage neu erforscht
werden. Sie müssen von einer anderen
Position als der der avantgardistischen
Subjektivität neu formuliert werden,
uns es ist nicht unmittelbar klar, wie
gut sie das vertragen. Einige lösen sich
vielleicht in Banalitäten auf, andere
werden vielleicht kaum anwendbar.

von Jörg Finkenberger

Halt deine Fres­
se und sage ein­

fach Ja!

Eines schönen Tages begab ich mich
mit einer Ladung schmutziger Wäsche
zum SB-Waschsalon meines Vertrau-

31



ens. Wäschewaschen ist einerseits ein
intimer Vorgang, der manchmal an ei-
nem öffentlichen Ort unter Anwesen-
heit fremder Menschen unangenehm
sein kann. Dieses unfreiwillige Entblö-
ßen – wenn auch nur eigener getrage-
ner Socken und Unterhosen –
kaschiert man, indem man sich mit je-
mand verquatscht, älteren Mitbürgern
mit dem Bezahlen hilft, mit dem anwe-
senden Hundi spielt usw. Andererseits
ist es ein langweiliger Vorgang, der
viel zu lange dauert, besonders wenn
keine Hunde und älteren Menschen da
sind und man das Genörgele von ne-
benan gerade nicht ertragen vermag.
Dann scrollt man rauf und runter auf
Facebook oder liest eben was. Gefun-
dene Flyer und Werbeprospekte oder
mitgebrachte Bücher. Und da sah ich
es plötzlich – einen ganzen Stapel des
„Einfach Ja!“-Magazins, der „Zeit-
schrift für Bewusstsein, Kreativität
und Heilung“. Oder Flyers und Werbe-
prospekts in einem, ist nicht wichtig.
Optisch mindestens so ansprechend
und vielversprechend wie das Grosse
Thier, und genau so schien es Lösun-
gen für alle möglichen Probleme zu
liefern, vor welchen ein aufgeschlosse-
ner, moderner Mensch wie ich heutzu-
tage nur stehen kann.

Eigentlich dürfte es solche „Zeitschrif-
ten“ überall ein einer oder anderen
Form geben. Man braucht auf Face-
book nur „Bewusst in Y“ oder „Be-
wusstes Leben in Y“ einzugeben, wobei
Y eine x-beliebige Stadt ist, und schon
kommen einem hilfsbereite sympathi-
sche Menschen entgegen, um einem
einzureden, man habe bis jetzt nicht so
bewusst und deswegen vermutlich
nicht so glücklich gelebt. Diese Zeit-
schrift erscheint aber auch auf Papier
in Dresden, spezialisiert sich vornehm-
lich für Ostdeutschland, lässt dich älte-
re Ausgaben online kostenlos lesen
und kann im Osten Deutschland pau-
schal für 13€ beliebig viele Printausga-

ben schicken! So hat das das Thier
früher auch gemacht! Da wurde mir
klar: das Universum schickte mir ein
Zeichen. Erst geht die Waschmaschine
kaputt, dann zieht das Waschsalon so-
gar zwei Häuserblocks näher an mein
Haus und ausgerechnet an diesem Tag
muss ich hin und hab kein Buch und
kein Telefon dabei. Ohne Grund ist das
nicht.

Da es in der DIY-Presse üblich ist, ein-
ander zu supporten und einander zu
rezensieren, damit das Bubble sich
noch fester gegen die Außenwelt ver-
dichtet, entschloss ich mich, den Stapel
nach bestem Wissen und Gewissen zu
studieren.

Man muss Alltagserfahrungen anspre-
chen, nicht gleich mit Adorno kom-
men, den man zudem selbst nicht ganz
verstanden hat. Und mit den Alltags-
erfahrungen kann „Einfach Ja!“ sehr
gut. Die Ausgabe für Februar-März
2018 heißt: „Krise, Stress, Überarbei-
tung… Muss das so sein?“ Wenn man
spontan dem keine Alternative weiß,
spürt man doch ganz deutlich, dass die
liebe Arbeit zu einem nicht so lieb ist,
und dass der Urlaub nur eine funktio-
nell eingelegte Verschnaufpause ist
(wenn überhaupt), und möchte spon-
tan „Ja!“ – genauer gesagt „Nein! So
muss es nicht sein!“ brüllen. Doch die
deutschen scheinen nicht an eigener
Betriebsamkeit zu leiden. Auf der Seite
50 findet sich eine Anzeige für das
Buch „Die deutschen und ihre verletzte
Identität“ von Gabriele Baring (Europa-
Verlag), in der es heißt: „...Die Autorin
Gabriele Baring widmet sich schon seit
Jahrzehnten als analytisch orientierte
systemische Familientherapeutin mit
eigener Praxis in Berlin schwerpunkt-
mäßig der transgenerationellen Wei-
tergabe von familiären Traumata und
Verhaltensmustern. In ihrer Arbeit
kam sie bei tieferem Forschen um die
Ursachen aktueller Probleme und

32



Krankheiten ihrer Klienten immer
wieder auf Zusammenhänge mit der
Familiengeschichte, geprägt durch
zwei Weltkriege und Zeiten der Dikta-
tur in Deutschland. Erst jetzt, nach
vielen Jahrzehnten, ist es öffentlich
möglich – und auch noch sehr vorsich-
tig – auch über das Leid von Deutschen
zu reden, über noch festhängende kol-
lektive Schuld- und Schamgefühle,
über individuelle und kollektive Aus-
wirkungen bis in unsere Zeit. Ein Zei-
chen dafür, wie viel noch verborgen
und ungeheilt im Unbewussten liegt
und auf Aufarbeitung durch die soge-
nannten Kriegskindern und Kriegsen-
kel oder auch bald -urenkel wartet. Mit
ihrem Buch schafft Gabriele Baring Be-
wusstsein für die vielfältigen kollekti-
ven und individuellen Symptome und
Verständnis für die eigenen Vorfah-
ren, dann das ist die Voraussetzung für
Heilung im Kleinen wie im Großen, wie
sie schreibt: ‚Wenn wir wollen, dass
Angst, Krankheit und Depression
schwinden, müssen wir dem Schicksal
zustimmen. So wie es war, so wie es ist.
Wir sollten Familien annehmen. So wie
sie waren, so wie sie sind. Unsere
Freunde, unsere Gegner, unser Land
annehmen. Es ist an der Zeit‘. Dieses
Buch ist eine aktualisierte Neuauflage
des 2011 unter anderem Titel erschie-
nen Werkes der Autorin – und es ist
angesichts der politischen Lage aktuel-
ler denn je!“

Was das heißt, weiß ich nicht, aber we-
nigstens kann man zugeben, dass man
leidet. Ich z.B. kann zugeben, dass
mich das Studium depressiv und die
Lohnarbeit zu einem Alkoholiker ge-
macht hat, der nur noch mühsam sein
Alltag meistern kann, und die Familie
ist keine große Hilfe dabei. An den ei-
genen Vorfahren leide ich in dieser
Hinsicht vielleicht doch, hmmm… In
diesem Heft finde ich leider nichts da-
zu, wie man diesen Zustand vernünftig
beenden kann. Nur ihm zustimmen

will ich nicht. Gut, wenigstens ein Be-
wusstsein der eigenen Lage ist ge-
schafft, möge das Abenteuer
Selbsterkundung weitergehen!

In der Ausgabe für Dezember 2019/Ja-
nuar 2020 „Wir sind multidimensionale
Wesen! Was bedeutet das eigentlich?“
fachsimpelt ein Damien Wynne auf
Seite 14 mit der IT-Abteilung der Re-
daktion. Ein weit verbreitetes Problem,
so scheint es mir auch, wenn die psy-
chische Software sich auf der körperli-
chen Hardware nicht wohl fühlt:
„Wenn im Computer alles funktioniert,
können wir sein volles Potential aus-
schöpfen. Das Sein hat alles Wissen aus
all deinen vergangenen Leben, es ist
extrem weise. Es hat das Wissen um
deine Fähigkeiten, wer du bist, warum
du hier auf der Erde bist und was du
hier machen und erleben möchtest.
Diese Information ist einzigartig, denn
wir sind alle anders, jeder hat eigene
Talente und Aufgaben. Wenn wir nicht
vollen Zugang zu diesem Wissen ha-
ben, kann dies auch zu Verwirrungen
führen. Um beim Computerbeispiel zu
bleiben. Wenn ich mit meiner eigenen
Software komme, ist diese nicht immer
voll kompatibel mit dem vorhandenen
Betriebssystem, als all des Handlungs-
und Glaubensmustern meiner Vorfah-
ren. Ich muss in diesem Fall erstmal
ein Update machen, Vieren entfernen,
Einstellungen an meine Erfordernisse
anpassen und manchmal sogar einen
kompletten Neustart vornehmen.
Sonst lebe ich unbemerkt Teile des Le-
bens von anderen fort oder wundere
mich, warum ich meine Ziele und Ide-
en nicht richtig verwirklichen kann.“

Wenn der innere Maschinist vor Über-
forderung anfängt, „doppelte Buch-
führung“ zu machen, und man
Depersonalisationssymptome be-
kommt, kurzum, wenn „der Geist in
Geister dissoziiert“ und man das Gefühl
bekommt, es wurde einem eine neue

33



Software eingespielt oder man erkennt
seine Nächsten nach einem Neustart
nicht mehr, sollte man nicht mit einem
ITler, sondern mit einem Facharzt re-
den. Dazu fehlt vielen Menschen das
nötige Bewusstsein. Ein besorgniserre-
gender Zustand! Und je weiter im Heft,
desto besorgniserregender!

Auf Seite 20 heißt es gleich: „Hilfe,
mein Mann hört Stimmen!“ „Mit die-
sen Werten bin ich ganz gut durchs Le-
ben gekommen, bis vor rund 20 Jahren
mein jetziger Mann in mein Leben trat.
Stephan Möritz, der mit Deiner Seele
spricht. Da stehe ich nun mit meinen
Glaubenssätzen und Gewohnheiten,
die mich so gut durchs Leben geleitet
haben. Mit meinem Kopf, der alles
ganz genau wissen will und alles hin-
terfragt, was ihm spanisch vorkommt
und mit meinem Herzen, das so gerne
helfen will. Mir, die sich leidenschaft-
lich gerne um andere kümmert und so
gern gebraucht wird, begegnet dieser
Mann. Stephan verbreitet Werte, die
da heißen: ‚Du kommst allein, Du gehst
allein und keiner liebt Dich‘. Der am
Traualtar sagt: ‚Schatz, ob Du da bist
oder nicht, ich bin immer gleich glück-
lich! Denn ich wähle nicht Deine Funk-
tion, sondern Dein Wesen!‘ Also einen
Mann, der Stimmen hört und damit
auch noch seinen Lebensunterhalt ver-
dient. Zugegebenermaßen noch nicht
zu dem Zeitpunkt, an dem wir uns
kennen gelernt haben. Da war er be-
ruflich noch traditionell unterwegs.
‚Auf der Straße Geld verdienen‘ war
sein Motto. Nein, nicht so wie Du jetzt
denkst! Er war bundesweit als Ver-
triebsleiter unterwegs. Privat war sein
Motto seit frühester Kindheit: ‚Klarheit
schaffen!‘ Denn eines hat er für sich
selbst stets hinterfragt: ‚Gibt es da
noch mehr in diesem Leben als ich bis-
her kenne und gelernt habe?‘ Ja, Ste-
phan ist nicht wirklich ein netter
Mensch. Er will nicht gefallen. Er will
nicht helfen. Die einzige Motivation,

die ihn antreibt ist, Erkenntnis in sei-
nem Leben zu erlangen. Erkenntnisse,
die er seiner Seele schenken kann. In
Stephans Wahrnehmung der einzige
Antrieb, die einzige Motivation für
dieses Leben. Ich selbst habe durch
meinen Ehemann gelernt, dass es noch
viel mehr gibt, auch wenn ich selbst
nicht alles wahrnehmen kann, und:
Beim Hören von Stimmen muss man
nicht immer zum Arzt, sondern diese
können auch sehr nützlich sein!“

Davon abgesehen, dass „Du bist allein“
kein Wert, sondern ebenfalls ein sehr
verbreiteter trauriger Zustand ist, sieht
dieser Stephan, unter uns, mit seinem
eiskalten Blick genau so aus, als würde
er sein Geld tatsächlich auf der Straße
verdienen, und zwar so, wie man es im
ersten Moment gedacht hatte: nicht als
„netter Mensch“, der er nicht ist, son-
dern als Zuhälter. Und so redet er
auch, als würde ein Zuhälter seinen
Mädels „Lebensaufgaben“ verteilen,
manipulativ, von besonderer Liebe, die
keine ist, und doch eine sein soll, aber
anders, eine Schwingung und Funktion
eben. In Wahrheit geht es darum, hin-
einzufahren, zu vernaschen und zu
übernehmen: „Anmerkungen des be-
troffenen Ehemanns: Nur der Ordnung
halber. In den Gesprächen mit den
Seelen wurde für mich klar, dass Liebe
alles ist. Nur anders als ich dachte. Aus
Sicht der Seelen ist Liebe kein Gefühl,
sondern ein Schwingungszustand. Der
Schwingungszustand(,) der eintritt,
wenn meine Seele in mich einfährt um
eine Erkenntnis zu „vernaschen“. Um
sie in ihren inneren Reichtum zu über-
nehmen“.

Ich hoffe, für die betroffene Ehefrau ist
es noch nicht zu spät, Hilfe zu suchen.

Hoffentlich geht es im Heft für Okto-
ber-November 2017 zur Sache, denn
das Thema lautet: „Geld-Wert-Würde“.
Der Beitrag „Das Herz des Geldes“

34



steigt sehr emotional ins Thema ein:
„Es ist unglaublich, was Menschen al-
les für Geld tun und unterlassen. Sie
setzen ihre Gesundheit, Freunde und
Freiheit auf Spiel. Andere plagen sich
mit Sorgen, Ängsten, Habgier und
Neid. Und das alles für Geld“.

Die meisten Menschen gehen Tätigkei-
ten nach, die ihnen nichts bedeuten,
sind öfters für das Erfüllen dieser Tä-
tigkeiten selbst entbehrlich, und das
meistens unter Bedingungen, die nicht
von ihnen beschlossen wurden. Das al-
les um stadtnah wohnen zu können
und das ihnen vorgesetzten Schund zu
kaufen, dieses Überleben wird im All-
gemeinen als Leben bezeichnet. Das
Lotto-Spielen als beinahe die einzige
Möglichkeit, dem chronischen Schla-
massel lebend zu entkommen – das
muss man sich erst vergegenwärtigen.
Dass man um halb sieben Uhr morgens
in der Straßenbahn keine breit grin-
senden Gesichter sieht, liegt nicht am
deutschen Generationentrauma, dass
die Nazienkel sich nicht ganz sicher
sind, ob die Großeltern alles falsch ge-
macht hätten.

„Was aber Kirche, Staat und andere
Geldexperten bislang nicht geschafft
haben, ist eindeutig: Methoden und
Wissen zu vermitteln, die den Men-
schen helfen, eine ausgewogene Ein-
stellung zu Geld und Besitz zu haben.
Die Wenigsten sind nämlich im Reinen
mit ihren Finanzen. Nicht sehr viele
Menschen können von sich behaupten,
eine gesunde Beziehung zum Geld zu
haben. (…) Emotional am Schlimmsten
hat es jene erwischt, die zu wenig oder
zu viel davon haben“.

Wenn ich in mich hineingehe (oder
hineinfahre, wie Stephan sagt, hehe),
muss ich zugeben, dass ich das Leiden
derjenigen, die zu wenig haben, ei-
gentlich ganz gut kenne. Das Leiden je-
ner, die zu viel Geld haben, bleibt mir

jedoch unvorstellbar. Mit dem Geld
umgehen kann ich tatsächlich nicht. So
habe ich z.B. zu Hause eine kleine
Schachtel, in der ich u.A. zwei Schekel-
Münzen aufbewahre, die ich vor Jahren
aus Israel mitgebracht habe, damit es
„in der Kiste rappelt“ (wie Stephan be-
stimmt sagen würde) ein wenig ver-
mehren. Nichts passiert. Entweder
habe ich zwei gleichgeschlechtliche
erwischt, oder sie wollen es nicht in
Unfreiheit tun, oder – muss man wo-
möglich auch einsehen – das mit Geld
und Juden ist ein Gerücht.

„Was ist aber, wenn Geld nichts für
unser Leid kann? Was ist, wenn wir uns
eingestehen müssen, dass Geld und
Besitz lediglich Emotionen und Gedan-
ken auslösen, die immer schon in uns
waren? Wie müssen wir Geld behan-
deln, wenn wir die Verantwortung für
unsere Schattengefühle übernehmen
und Geld nicht mehr zum Sündenbock
unserer Probleme machen?“

Wie der bekannte russische Kinder-
hasser und -schriftsteller Daniil
Charms einst schrieb: „Alle Menschen
lieben das Geld: sie streicheln es, küs-
sen es, drücken es ans Herz, wickeln es
in hübsche Fetzchen und wiegen es wie
eine Puppe. Manche rahmen sich einen
Geldschein ein, hängen ihn an die
Wand und verneigen sich davor wir
vor einer Ikone. Manche füttern ihr
Geld: sie sperren ihm den Mund auf
und stecken ihm die besten Bissen
hinein. Bei Sommerhitze tragen sie es
in den kühlen Keller, und im Winter,
bei grimmiger Kälte, werfen sie es in
den Ofen, ins Feuer. Manche plaudern
sogar mit ihrem Geld oder lesen ihm
spannende Bücher oder singen ihm
schöne Lieder vor“. Das mit den Sche-
kels in der Schachtel kommt mir im
Nachhinein immer dämlicher vor.
Vielleicht war das keine gute Idee und
ich sollte mich lieber um mein eigenes
Liebesleben kümmern? Aber ich glau-

35



be, davor muss ich erst mein Finanzle-
ben in Ordnung bringen.

„Geld kann uns dabei unterstützen, in-
nerlich zu wachsen und ein besserer
Mensch zu werden. Geld hat tief in sich
das Potenzial, uns spirituell zu berei-
chern und emotional zu inspirieren. Es
ist lebendig, dynamisch und strebsam
nach Höherem. Genau deshalb strebt
der Mensch danach. Mit Geld verbin-
det uns weitaus mehr, als wir zunächst
vermuten würden. Es ist also höchste
Zeit, unsere Beziehung zum Geld zu
verändern. Die Psyche und Seele des
Geldes verstehen. Der Krieg mit dem
Geld, den wir schon seit vielen Genera-
tionen führen, ist ein Krieg, der nur in
unseren Gedanken und unserer Psyche
stattfindet. Das Leid ist groß, und da-
mit es erträglicher wird, suchen wir
nach Gleichgesinnten, die diesen Krieg
mit uns tragen. Sie treffen sich in
Gruppen, um Menschen zu manipulie-
ren und Angst zu schüren. Die Gegen-
Bewegung von linken Gruppen, die ge-
gen Politiker und Banker hetzen,
stiften genauso Unfrieden.Wir müssen
aber jetzt den Geld-Krieg der Genera-
tionen beenden und lernen, Frieden
mit dem Geld und mit uns selbst zu
schließen. Wir müssen uns fragen, was
uns davon abhält, finanziell glücklich
zu sein. Die Antwort ist im Inneren zu
finden. Alle Gefühle, Gedanken, Ein-
stellungen und Vorstellungen in uns
wirken sich auf das finanzielle Leben
aus“. Auch hier, man sieht es, ein seit
Generationen im Stillen geführter
Krieg, über den niemand reden will.

Im Beitrag „Macht Geld wirklich glück-
lich?“ beschließt Gwennifer herzens-
gütig, den Männern und Politikern
nicht zu viel abzuverlangen. (Wie Ste-
phan ja sagt: „Du bist allein“). „Ich hat-
te gerade immer so viel, wie zum
Leben gebraucht wurde. Finanziell
sorgte ich alleine für meine Kinder. Ich
spürte die Wut darüber in mir. Die Wut

auf die Männer, die ihren väterlichen
Pflichten nicht nachkamen. Die Wut
auf die ‚bösen‘ Reichen, die nur auf
Kosten der Armen reich sein können.
Tiefe Panik umfing mich. Wie sollte es
weitergehen? Ich sah kein Vor und
kein Zurück“. Während die Lösung ihr
die ganze Zeit in der leeren Hand lag:
„Hey, eigentlich bin ich mit all dem
glücklich, was ich habe!“

In „Lady Money“ versucht ein Dietrich
von Oppeln, uns Datingtipps mit dem
Reichtum zu geben. Denn Money ist
eine Lady und lässt sich nichts vorma-
chen. Hier kann man nicht nach Ste-
phans Methode einfach einfahren,
vernaschen und übernehmen, hier
helfen nur Charme, Witz, sauberes und
selbstsicheres Auftreten und vielleicht
Ausdruckstanz. „Lady Money hasst das
Gejammere… Lady Money liebt die Lei-
denschaftlichen und Kreativen mit
Geld, die das Geld mit Integrität und
Wert lieben und behandeln“. Die Lei-
denschaftlichen sollen, wie es aussieht,
schon das Geld mitbringen und nach
Möglichkeit nach Automobilmarken
heißen. Na, das habe ich auch so ge-
wusst.

Sogar Einkaufstipps gibt es! Auf Seite
17 wird einem empfohlen, als wäre
man eh nicht die ganze Zeit damit be-
schäftigt, sich den Kapitalerfordernis-
sen anzupassen, sich beim Einkaufen
mit den einzelnen Waren zu verglei-
chen. „Finden Sie die Butter zu teuer
oder freuen sich, wenn der Preis ge-
sunken ist? Dann fragen Sie sich,
warum Sie es sich nicht wert sind, eine
leckere Butter zu kaufen. Oder warum
sind die Erzeuger es in Ihren Augen
nicht wert, ‚so viel‘ Geld zu bekommen.
Finden Sie die Butter zu billig? Dann
machen Sie sich offensichtlich bereits
Gedanken über Wert und die Würde,
die dahinter steht. Leider wissen wir
selbst bei den meisten teuren Produk-
ten nicht, ob das Geld, das wir mehr

36



37

zahlen, auch bei denen ankommt, die
dafür am Sonntag um sechs Uhr die
Kühe melken. Das zeigt für mich, dass
das Thema Wert und Wertschätzung
unsere gesamte Gesellschaft betrifft.
Und doch können wir immer nur bei
uns selbst anfangen“. Warum es nur
beim Geldausgeben und nicht beim
Geldverdienen so schön funktioniert,
wenn man sie eh auf dem Arbeitsmarkt
zur Ware macht, ist an dieser Stelle
nicht klar. Ein bisschen hilflos, die
Tipps, das ist wahr. Auch dafür sollten
wir dem Universum danken.

Immer wieder lohnt sich der Blick auf
die verwundete deutsche Seele wie auf
Seite 22. „Um sich z.B. mit den aus
Schlesien vertriebenen Großeltern, die
alles verloren haben, verbunden zu
fühlen, ahmt der Enkel deren damalige
Situation und noch unaufgelösten Ge-
fühle nach. So findet auch er in seinem
Leben keine Ruhe, keine Heimat, keine
Fülle, hat Gefühle von Wert- und Wür-
delosigkeit. Er kann Geld nicht halten
und gerät dadurch in eine ähnliche
Mangelsituation wie damals seine Vor-
fahren. Oder er hat Angst vor Verlust,
ein starkes Absicherungsbedürfnis, ob-
wohl es ihm eigentlich finanziell gut
geht“.

Dem Nazienkel ist, fürchte ich, mit den
üblichen Haushaltsmitteln nicht mehr
zu helfen. Da kann man nur zu einer
Art cheat-code greifen – zum kosmi-
schen Gutscheinheft. „Heute schenke
ich dir passende Zahlencodes aus dem
neuen Buch ‚Spirituelle Materie‘, das
Ende Oktober erscheint: Traumata auf-
lösen 7539697123, wirtschaftliche Er-
folge erzielen 73927191718197,
Verwirklichungsprozess starten
567194179895714 und optimale Wege
zu besseren Entscheidungen gehen
793439387714691. Und das alles ohne
Scham und ohne Beurteilung von au-
ßen 7987663, 49697351.Wir werden bei
bester Gesundheit 579 und mit optima-

len finanziellen Mitteln 758993738361
ausgestattet, ein langes Leben führen
57585352510, geistig auf der Höhe blei-
ben 579341776, 34363731 und unseren
gesunden Menschenverstand benutzen
79346371, 393736354. Willst du die
neuen Zahlencodes auch für dich an-
wenden? Dann schreibe nur die Zah-
lenreihen auf ein Blatt Papier und
setze dein ‚Danke!‘ darunter. Lege das
Stück Papier auf einen Schrank und
lasse die Zahlen atmen. Notiere deine
neuen Beobachtungen in einem
Glückstagebuch. Alles, was schön ist
oder funktioniert. So einfach und ge-
nial ist es! Bei regelmäßiger Anwen-
dung der neuen Zahlencodes wird sich
auch deine Persönlichkeitsstruktur so
verändern, dass du Stabilität gewinnst
und auf alle Herausforderungen des
Lebens spielerisch reagieren kannst“.
(S. 49) Ich würde die Codes lieber der
Autorin jeden Abend vor dem Schla-
fengehen per SMS schicken, fände ich
persönlicher so.

2015 hat uns alle, auch die Leserschaft
des Grossen Thieres ein Thema beson-
ders bewegt – das des Krieges in Syrien
und in der Ukraine. Dazu konnte „Ein-
fach Ja!“ im Oktober/November 2015
selbstverständlich nur etwas total po-
sitives und bejahendes beitragen: „Mal
bin ich in Frieden und dann wieder im
totalen Krieg. Der Wechsel zwischen
diesen beiden Polen ist sehr intensiv.
Was kann ich tun? Samarpan: Wir ge-
hen einfach zwischen Frieden und
Krieg hin und her, mit so viel Bewusst-
heit wie möglich. Das ist alles. Das Le-
ben kümmert sich um alles Weitere.
Wenn du in Frieden bist, denke an
nichts, genieße einfach den Frieden.
Wenn du im Krieg bist, denke an
nichts, spüre einfach, wie es ist, im
Krieg zu sein. Spüre den Widerstand,
spüre alle Gefühle – ohne Urteile. Der
Krieg hilft uns, uns zu festigen. Wenn
wir in Frieden sind, ist es sehr einfach,
sich ‚heilig‘ zu fühlen. Der Krieg macht



38

uns demütig. Gerade wenn wir denken,
jetzt hätten wir endlich etwas verstan-
den, passiert ‚Krieg‘. Das Einzige, was
wirklich wichtig ist, ist dass wir beides
nicht ernst nehmen, dass wir es nicht
persönlich nehmen. Sonst ist nichts
nötig“. (S. 3) Über die Bewusstheit als
völlige Abschaffung jedes kritischen
Gedankens hätte selbst Ernst Jünger
nicht schöner schreiben können.

Doch zurück in die Gegenwart, die al-
lesamt aus Information und Schwin-
gungen besteht und beliebig formbar
ist. Nur aus irgendeinem Grund sind
die Änderungen rein subjektiv und be-
treffen nur die individuelle Lebensfüh-
rung. Dennoch stellt man fest, dass es
in der Außenwelt seit einiger Zeit noch
etwas gibt, dasdie ganze Menschheit
betrifft, diese SARS-CoV-2-Pandemie.
Dazu geht „Einfach Ja!“ im Dezember
2020 / Januar 2021mit einem einzigen,
recht kurzen Artikel ein. Den Truismen
der Marke „Spaltungen gab es schon
immer, in Politik, Religion usw“ folgt
endlich die bitter benötigte Erkenntnis
über die Spaltung der menschlichen
Gattung. Nein, nicht in Klassen, Rassen
oder Geschlechter. „Es gibt keine eine
Wahrheit, denn zur Wahrheit wird das,
von dem man meint, dass es die Wahr-
heit ist. Es gibt so viele Wahrheiten,
wie es Menschen auf diesem Planeten
gibt. Es gibt keine eine Realität, denn
zur Realität wird das, von dem man
meint, dass es Realität ist. Es gibt so
viele Realitäten, wie es Menschen auf
diesem Planeten gibt. Die Herausforde-
rung einer zeitgemäßen Spiritualität
besteht darin, den gemeinsamen Nen-
ner all dieser Realitäten und Wahrhei-
ten zu finden. Abgrenzung und
Spaltung sorgen immer für Diskrimi-
nierung. Und diese schürt Wut und
Hass. So lange wir uns in einem Kampf
‚gegen etwas‘ befinden, bekämpfen wir
uns selbst. Denn alle Menschen haben
dasselbe Grundbedürfnis: In Liebe und
Frieden, in Gesundheit und Freiheit zu

leben“. Danke, Udo Grube, für diese,
hmmm, Wahrheit, die es doch nicht
geben dürfte und die doch so schwam-
mig geraten ist, dass sie keine prakti-
sche Konsequenz nach sich ziehen
kann. Der ex-Mann von Gwennifer will
für ihre gemeinsamen Kinder nicht
sorgen, der Arbeitgeber von Stefanie
will ihr nicht mehr zahlen, damit sie
sich bessere Butter kauft, die ihrem
inneren Wert eher entspricht. Sie ha-
ben jeweils ihre Wahrheiten und Rea-
litäten. Es wird unseren Gwennifer und
Stefanie nicht anderes übrig bleiben,
als Unwürde für Würde, Unlust für
Lust und ihre Vereinzelung für Ge-
meinschaft zu deklarieren und so wei-
ter machen. Sie werden einfach Ja zu
dem Ganzen sagen und ansonsten die
Fresse halten müssen. Das ist die einzi-
ge geheime Lehre, die viel zu offen-
sichtlich ist: „Nichts gefällt dem
Bestehenden, als dass Bestehen als sol-
ches Sinn sein soll“. (Jetzt darf man
Adorno auspacken). Was in den 40er
Jahren des vorigen Jahrhunderts in
Form der „humanistischen“ Betriebs-
bzw. Arbeitspsychologie, Motivations-
technik und „psychiatrischen Füh-
rungsstils“ zur Kontrolle der
Belegschaften entwickelt wurde, ist
den vollen Kreis gegangen und befällt
nun die Mittel- und Oberschichten wie
Rinderwahnsinn.

Was mir noch an diesem Blatt auffällt,
ist die Werbung. Sie ist großartig: von
Büchern voller platten Lebensweishei-
ten und Selbstmitleid der Nazigenera-
tion über Getränkeuntersetzer, ganz
wissenschaftlich in Bovis-Einheiten
messbar „die die Schwingung deines
Getränkes erhöhen“, bis zu seltsam
aussehenden doppelseitigen Metalldil-
dos („Die Harmonisierung kann durch
die Beamer-Form gelingen, die der
Heiligen Geometrie folgt. In über 15
Jahren habe ich davon rund 40.000
Stück verkauft. Mehr erfahren Sie in
meinem Katalog“). Ach, was rede ich



39

denn da? Jeder Beitrag, jeder Artikel
ist Werbung. Alles, was diese Men-
schen von einem wollen, ist einem ir-
gendeinen Schund anzudrehen. Und
das für viel Geld, was ich für Schund
nicht habe. Gut an der Sache: die Hefte
sind kostenlos und gut unterhaltsam.
Die Donald Duck-Comics auf den Klos
meiner Freunde finde ich langsam zu
albern und kenne mittlerweile aus-
wendig.

von Sandro Luminossow

Über Selbsttä­
tigkeit

1
Wenn man über die heutige Gesell-
schaft etwas sagen kann, dann das,
dass sie zum Entsetzen disfunktional
ist. Das ist vielleicht nicht ganz neu,
aber die Lage, in der wir uns sehen, ist
in der Tat halbwegs neu; und es zeigt
sich, dass die Gesellschaft von sich aus
nach wie vor völlig ausserstande ist,
ihre eigenen gemeinschaftlichen An-
gelegenheiten vernünftig zu regeln.
Sogar noch mehr: sie ist noch nicht
einmal in der Lage, einen klaren Ge-
danken über ihren eigenen Zustand zu
fassen.

Die Gründe dafür sind nicht so ober-
flächlicher Art, wie man es oft hört.
"Das Internet" ist für die Mehrheit der
Bevölkerung zwar tatsächlich neu,
aber es schafft nicht die Konfusion, es
beschleunigt sie nur; "Verschwörungs-
theorien" sind nicht die Ursache der
verbreiteten Desorientierung, sondern
ihre Folgen. Auf der anderen Seite
kann die letzte Ursache des Übels mü-
helos in der Verfassung der Gesell-
schaft selbst gefunden werden; in der
Isolation und der unvermeidlichen
Hilflosigkeit ihrer einzelnen Glieder;

aber damit ist man von einer Handha-
be immer noch weit entfernt.

Die Krise der jetzigen Gesellschaft
spitzt diese Isolation und Hilflosigkeit
weiter zu; es steht niemandem frei, sie
einfach abzulegen. Aber jeder Ausweg
ist unmöglich, wenn es nicht gelingt,
sie wenigstens teilweise zurückzu-
drängen und Raum zu erobern, in de-
nen Austausch und Koordination
möglich ist. Solcher Raum kann als
Ansatzpunkt für eine breitere Gege-
noffensive dienen.

Nehmen wir als Beispiel einmal die
neueste und unbegreiflichste Form
dieser Krise, die neuere Corona-Epide-
mie. Ich glaube, nicht zu übertreiben,
wenn ich die Reaktion der Gesellschaft
wie folgt zusammenfasse. Als sich im
März 2020 das Ausmass der Epidemie
abzuzeichnen begann, hatte ein Teil
der Gesellschaft schon spontan den so-
zialen Kontakt eingeschränkt, eine
vernünftige Reaktion, und begann öf-
fentliche Massnahmen zu fordern. Das
scheinen mir meistens die Frauen ge-
wesen zu sein. Erst langsam kam der
Staat dem nach, und immer noch zö-
gernd, und die Gastronomie wurde erst
eine Woche nach den Schulen ge-
schlossen.

Niemand hatte natürlich Vorsorge ge-
troffen für eine solche Lage, die sozia-
len Dienste haben fast völlig versagt,
und die Unzufriedenheit damit ist be-
rechtigt. Öffentlich am lautesten ge-
äussert wurde allerdings eine ganz
andere Unzufriedenheit, nämlich die
an gesellschaftlicher Seuchenbekämp-
fung überhaupt. Urplötzlich tauchten
die allerirrsten Geschichten auf, es ist

1 Vgl. „Die Entstehung der Psychokratie
aus dem Selbstwiderspruch der bürgerli-
chen Gesellschaft“ in: ISF, „Diktatur der
Freundlichkeit“, 1984, Freiburg



40

überhaupt nicht nötig, sie zu wieder-
holen, ein wimmelnder sich wider-
sprechender Wust von obskuren
Theorien, mit denen man sich jede
Veränderung, sei sie noch so gering,
vom Hals zu halten versuchte. Das ver-
band sich schnell mit den grösseren
Verschwörungstheorien, die den ideo-
logischen Boden der neueren revolu-
tionären Rechten bilden.

Die Reichweite aller dieser Geschich-
ten sollte man nicht unterschätzen.
Und es ist ja nicht so, dass ihr Vordrin-
gen von einer in sich zusammenhän-
genden Gegenansicht begrenzt wäre.
Sondern was diese Gegenansicht im In-
neren zusammenhält, ist der Rest von
Vertrauen in die bestehenden Institu-
tionen; ein Vertrauen, dass diese Insti-
tutionen aber nicht verdienen, und das
sie nicht auf lange Dauer werden hal-
ten können. Wer wird dann einsprin-
gen?

Nehmen wir doch auch dafür die neue-
re Epidemie als Beispiel! Kann man
über den Staat sagen, dass seine Mass-
nahmen konsequent, sinnvoll, hilf-
reich gewesen sind? In Bayern muss
man zum Einkaufen FFP2-Masken tra-
gen, aber keineswegs auf der Arbeit.
Weil? Oder: Nachdem die Staatsgazette
"Bild" ihre wüste Schlacht gegen Dros-
ten gewonnen hatte, war der öffentli-
che Konsens der, dass Kinder in der
Schule das Virus praktisch nicht aus-
breiten. Also musste man, wie in Bri-
tannien, die Schulen offenhalten. In
Britannien bildete sich dann eine Vari-
ante des Virus aus, die diesen Verbrei-
tungsweg nutzen konnte: völlig
absehbar breitet sie sich also schneller
aus. Wie reagiert man? Man stellte die
Flüge aus Britannien ein, aber man
hielt zäh die Schulen offen.

Wer soll da das Gefühl haben, ihm
würde die Wahrheit gesagt? Aber noch
schlimmer: die Regierung hat die eige-

ne Krisen-Kommunikation sabotiert.
Sie hat aus Unfähigkeit die Verbrei-
tung begünstigt und die Epidemie ver-
schlimmert. Wird das öffentlich
diskutiert? Opposition in dieser Gesell-
schaft besteht aus Leuten, die den
sächsischen Ministerpräsidenten über
dessen Gartenzaun anschreien, dass
niemand, in Worten niemand an dieser
Krankheit gestorben sei; und innerhalb
der linken Szene aus Leuten, die der-
gleichen Opposition nicht den Rechten
überlassen wollen. Haben sie Vor-
schläge, die sie nicht als komplette
Trottel dastehen lassen? Ich habe kei-
nen gehört.

Ich ziehe den Schluss: die heute beste-
henden Kanäle der gesellschaftlichen
Kommunikation sind katastrophal un-
fähig, sie bevorzugen Wahnsinn und
Dummheit, und sie bringen die Belange
des grösseren Bevölkerungsteils zum
Schweigen. Es müssen ganz andere Ar-
ten von Dinge gesagt werden; das
heisst, es muss über ganz andere
Kanäle der Kommunikation nachge-
dacht werden.

2
Bedrückend muss das Gefühl gewesen
zu sein, sowohl der Epidemie als auch
der Verwaltung völlig ausgeliefert zu
sein. Aber war man das notwendig? Die
Gesellschaft hat eine grössere Fähig-
keit zu gegenseitiger Selbsthilfe, als
man ihr das gemeinhin zutraut. Sollte
man sich wundern? Viele derjenigen
Dinge, die die Verwaltung unterlässt,
bleiben ohnehin auf den Schultern der
Gesellschaft liegen, aber natürlich zu-
nächst auf denjenigen ihrer Struktu-
ren, die nicht ohne weiteres damit
umgehen können, der Familien z.B.

In den frühen Tagen des Lockdown war
z.B. an vielen Orten die Rede davon,
gegenseitige Selbsthilfe in den einzel-
nen Wohnvierteln zu organisieren, Be-



41

sorgungen für Leute in Quarantäne,
Kinderbetreuung usw. Sehr oft wurde
daraus nichts, weil einerseits niemand
die Dinge kannte, die man in medizini-
scher Hinsicht zu beachten hätte, und
andererseits niemand die Leute kann-
te, neben denen man wohnte. Es ist
natürlich schwer, in einer solchen Si-
tuation die Grundlagen für Nachbar-
schaftsorganisation erst zu legen. Im
Rückblick wäre es vielleicht die beste
Chance gewesen, aber das war erst zu
begreifen, als sie vorbei war.

Kirchengemeinden, sogar Fussballver-
eine begannen, solche Dienste anzu-
bieten; schliesslich tat auch die
Verwaltung so, als gedenke sie, sich zu
kümmern. Diesen Anschein hielten alle
aufrecht bis zu dem Moment, wo es
darauf angekommen wäre, Ende 2020.
Dann verdampfte das unter der Über-
lastung aller Strukturen; und was man
den Sommer über bequem hätte auf-
bauen können, war jetzt völlig unmög-
lich ins Werk zu setzen.

Was die Gesellschaft aber so hand-
lungsunfähig und so abhängig von der
Obrigkeit macht, ist als erstes gerade
das Fehlen von Kanälen der Kommuni-
kation. Damit ist noch nicht einmal die
technische Ebene gemeint. Es wäre
einfacher, mit Wildfremden sich zu
vereinbaren, wenn wenigstens eine
Übung darin bestünde; eine Ebene be-
kannt wäre, auf der man überhaupt re-
det. Die Einzelnen sind radikal
unkommunikativ, weil sie es niemals
anders gelernt haben. Ohne Kommun-
kation aber keine Organisation.

3
Aber umgekehrt auch ohne Organisati-
on keine Kommunikation. Man kann
nicht einfach eines Mittwoch nachmit-
tags bei den Nachbarn aufkreuzen und
vorschlagen, sich doch aus keinem
Grund zusammenzutun, ohne berech-

tigten Verdacht zu erwecken. Ohne ein
wirkliches unabweisbares Bedürfnis
treten Menschen nicht in Aktion, auch
nicht in Verbindung.

Die Genossenschaften der alten Arbei-
terbewegung hat viel beigetragen, die
Klasse politisch zusammenzuhalten,
solange es währte; es waren aber nicht
die Reichtagsreden der sozialistischen
Abgeordneten, oder das kommunisti-
sche Manifest, was sie stiftete, sondern
das handfeste Bedürfnis. Welches sind
heute solche Bedürfnisse, wo der Ver-
brauch der arbeitenden Klasse zum
Gegenstand der Preiskämpfe der Dis-
counter geworden ist?

Auch die anderen gesellschaftlichen
Bedürfnisse selbst der abgehängtesten
Schichten liegen ja nicht so offensicht-
lich zu Tage. Überall beansprucht ir-
gend ein Teil der kommunalen
Bürokratie, für sie zuständig zu sein.
Für alles gibt es irgendwo eine Stelle,
irgendwo Gruppen von Ehrenamtli-
chen. Aber der ganze Apparat funktio-
niert so, dass die Bedürftigen in
Passivität bleiben.

Alle Beteiligten wissen, welche im-
mensen Aufgaben liegen bleiben, aber
das sind gerade diejenigen, für die im-
mense Mittel aufgebracht werden
müssten. Nehmen wir den neuesten
unfreiwilligen Qualitätssprung in un-
serem Bildungswesen, Remote Lear-
ning. Es gibt Kinder, die anscheinend
komplett vom Radar verschwinden,
weil ihre Eltern die Rechner oder den
Internetanschluss nicht haben, den
man dazu braucht. Was würde eine
Genossenschaftsbewegung tun? Man
könnte Zentren in den Stadtteilen ein-
richten, in denen solche Rechner ste-
hen; böse Zungen würden sagen, etwas
funktionsgleiches habe es früher gege-
ben und man habe es Schulen genannt.
Man könnte hausweise freie Bandbrei-
te poolen; man könnte sich in Support



42

Bubbles, wie es in England heisst, zu-
sammenschliessen und Rechnerkapa-
zität teilen. Alle diese Lösungen haben
ihre verschiednen Schwierigkeiten
und verschiednen Vorzüge, ich führe
sie hier beispielhalber an.

Die verschiednen lohnarbeitenden
Schichten wohnen oft deutlich vonein-
ander getrennt, das erschwert gegen-
seitige Hilfe innerhalb der Klasse;
bestimmte Lösungen kommen unter
Epidemiebedingungen nicht in Frage
aus den gleichen Gründen, warum
auch der Präsenzunterricht eingestellt
ist. Bestimmte Lösungen sind pande-
miefest, aber haben andere Nachteile.
Ein einheitliches dauerhaftes Selbsthil-
fenetzwerk müsste sich einstellen,
sehr flexibel zu arbeiten. Es müsste vor
allem aber schon vorher am Platz sein,
jedenfalls in Ansätzen, und die Ansätze
müssten von vorneherein erweiterbar
geplant sein.

Welche der unabweisbaren wirklichen
Bedürfnisse sind heute die geeignets-
ten, um solch einem Netzwerk stabile
Verbreitung und Etablierung zu erlau-
ben? Das lässt sich vermutlich nicht
allgemein angeben. Es müsste ermit-
telt werden, aber das Elend ist, dazu
bedarf es wiederum der Kommunikati-
on.

4
Auch die Ermittlung der Bedürfnisse
funktioniert nicht so, dass man mit ei-
nem Klemmbrett in der Hand eines
Mittwoch nachmittags bei den Nach-
barn aufkreuzt. Sie werden sie einem
nicht sagen, und zwar nicht nur, weil
sie einem nicht trauen oder nie gese-
hen haben, sondern weil sie diese Be-
dürfnisse gar nicht kennen. Und zwar
dieses aus dem einfachen Grund, weil
niemand jemals danach gefragt hat.
Die knapp zahlreichste Gruppe der Be-
völkerung besteht aus Leuten, deren
Arbeit für alle Gesellschaft völlig zen-

tral ist und deren Bedürfnisse seit
Jahrtausenden als irrelevant gelten,
sogar als öffentliches Gespött dienen,
nämlich den Frauen. Diese unter-
drückten Bedürfnisse müssen erst aus
ihrer mühsamen Verdrängung entwi-
ckelt werden.

Ohne das ist an keine Veränderung
dieser Gesellschaft auch nur zu den-
ken. Die Krankheit dieser Gesellschaft,
ihre Unfähigkeit, über ihre wichtigsten
Angelegenheiten einen klaren Begriff
zu bekommen: das entspricht voll-
kommen der Art, wie mit diesen Be-
dürfnissen umgegangen wird. Hier
liegt das erste Hindernis der Verände-
rung, aber auch ein mächtiger Hebel.

Wie aber lassen sich solche Bedürfnisse
entwickeln? Man geht nicht einfach
hin und bildet sich ein, man weiss, was
gut für die Leute ist und was sie wollen
müssen. Sondern sie müssen sich in
freier Selbsttätigkeit entfalten und ei-
ne Sprache selbst finden. Es handelt
sich auch nicht einfach darum, dass
Einschränkungen bestehen, die einfach
aufgehoben werden könnten; sondern
es kann niemandem unmittelbar klar
sein, was er oder sie wirklich will, weil
niemals die Möglichkeit bestand, dar-
über in Ruhe nachzudenken. Und in
Ruhe, das heisst auch gar nicht alleine,
sondern in Gesellschaft und Austausch.
Genau dieser fehlt.

Was da tun? Wir besitzen ja doch einen
konkreten Begriff von freier, selbsttä-
tiger und schöpferischer Rede. Man
nennt es die Kunst. Und die gesell-
schaftliche Literatur, der "angewandte
Roman" (Friedrich Schlegel) ist das
Theater. Die moderne Kunst, nament-
lich die sogenannte avantgardistische,
erhebt schon lange den Anspruch, ge-
sellschaftsverändernd zu wirken; un-
terdrückte Bedürfnisse zu entwickeln;
die Mittel des Ausdrucks zu befreien;
einen Angriff gegen die bestehende



43

Ordnung zu führen.

Glauben wir das? Ich habe neulich
Zweifel daran geäussert: gerade der
durch nichts gedeckte Anspruch, eine
Avantgarde zu sein, eine abgetrennte
und selbstherrliche Gruppe, die nie-
mandem Rechenschaft schuldet, ist es,
der das Vorhaben unmöglich macht.
Die Hinterlassenschaft von 200 Jahren
Avantgarde-Kunst müsste, um zu et-
was noch nütze zu sein, radikal von
dieser Perspektive aus neu untersucht
werden: welche Gestalt nimmt sie an,
wenn sie nicht mehr die Ansprüche ei-
ner kleinen Gruppe von Intellektuel-
len, sondern die Ansprüche der
unterdrückten Mehrheit entwickeln
sollte? Wie sähe eine massenhaft de-
mokratische und radikale Kunst aus?

Das interessante ist, wir haben bereits
Erfahrungen. Theater z.B. funktioniert
ganz hervorragend und besser ohne
das Hohepriestertum des Autors oder
des Regisseurs, ohne den Geniekultus
des spezialisierten Schauspielers. Die-
ser ganze Kram kann ohne weiteres
auf den Müll. Die moderne Kunst hat
schon jetzt besseres, einschneidende-
res, machtvolleres gefunden; sie kann
es sich nur nicht eingestehen, ohne ihr
spezialisiertes Dasein aufzugeben. Die-
jenigen, die ein Stück entwickeln, un-
terscheiden sich von denen, die es
ansehen, nur auf eine Weise unver-
meidlich: dass sie länger sich damit be-
schäftigen. Jeder Gegenstand von
einigem Interesse, aus dem man ein
Drama machen kann, bietet unendlich
Gelegenheit zu Überlegung, Erörte-
rung und Urteil; und zwar befreit von
einem unmittelbar drängenden Zweck,
aber trotzdem angeleitet von dem Ge-
genstand. Je relevanter aber der Ge-
genstand, desto mehr schlägt solche
kollektive Kunst in gesellschaftliche
Debatte selbst um. Gerade wegen ihrer
Realitätsferne kann die Form Kunst ge-
gen eine Gesellschaftsordnung gekehrt

werden, die selbst realitätsfern ist.

Es gibt natürlich einige theoretische
Schulen für derartiges Theater, ausge-
dacht von Fachpersonal; einige inter-
essanter, andere weniger. Aber man
muss sich mit diesen nicht länger auf-
halten, als man will; jedesmal, wo spe-
zialisiertes Wissen zur Voraussetzung
für solche Tätigkeit wird, hört diese
Tätigkeit auf, frei und allgemein zu-
gänglich zu sein. Kritische Intellektu-
elle haben nicht die Aufgabe der
dauernden Anleitung; Prozesse, die
mehr als einen nachhaltigen Anstoss
benötigen und ohne dauernde Anlei-
tung nicht ablaufen, sind künstlich und
taugen nicht zur Selbstbefreiung.

5
Jeder Versuch, dauerhaft die Isolation
zwischen den Gesellschaftsgliedern
aufzuheben, wird sich auf mehr als ei-
ner Ebene bewegen müssen und sich
mehrerer Mittel bedienen müssen.
Umgekehrt kann keines dieser Mittel
ohne Einbusse seiner Wirkung alleine
betrieben werden. Sie unterstützen
sich in ihrer Wirkung, aber sie behin-
dern sich gegenseitig, wenn sie nicht
gleichmässig entfaltet werden. Die
Entfaltung der verdrängten Bedürfnis-
se hat den Status eines Versprechens,
mehr nicht; sie bedarf zu ihrer Wirk-
samkeit der Einlösung, der praktischen
Unterstützung für die bereits bewuss-
ten Bedürfnisse. Die praktische Selbst-
hilfe aber bedarf dieses Versprechens,
bedarf des Auswegs aus der Passivität;
der Bereitschaft, nach dem bisher un-
möglichen zu streben.

Solche sich gegenseitig bedingenden
Tätigkeiten gehören also eigentlich
schon räumlich zusammen. Die Frage
nach dem Raum und seiner organisa-
torischen Struktur zieht die Frage nach
sich, wie man die nötigen Ausgaben
bestreitet; eine der letzten Rückzugs-
orte für Spezialistentätigkeit wird auf



44

absehbare Zeit die Wissenschaft von
den Fördermitteln bleiben. Es ist keine
Schande, Förderungsmittel zu bezie-
hen; besser wäre es, wenn es dessen
nicht bedürfte. Fördermittel tendieren
dazu, Abhängigkeit zu schaffen; aber
man muss bedenken, dass auch jeder
konkurrierende Akteur, die Vereine
und die Kirchen, Förderungen bezie-
hen. Die frühe französische Arbeiter-
bewegung hatte bei aller
Staatsfeindschaft keine Scham, für ihre
Bourses de Travail, Arbeiterbörsen,
sich von den Gemeinden Häuser geben
zu lassen. Sie hatte allerdings auch die
Grösse, die Gemeinden dazu zu brin-
gen.

Je unabweisbarer das gesellschaftliche
Bedürfnis, in dessen Namen man auf-
tritt, desto legitimer tritt man auch
auf; desto eher ist man in der Lage,
Räume und Möglichkeiten zu bekom-
men. Es ist vielleicht keine schlechte
Idee, sich Gegenden mit gemischter
Sozialstruktur zu suchen. Die beste-
henden Sozial- und Kulturangebote in
gemeindlicher, kirchlicher oder freier
Trägerschaft sollte man gut kennen;
sie konstituieren im Guten wie Bösen
die unmittelbaren Bedingungen der
Tätigkeit.

Man sollte sich an keine der einzelnen
unterdrückten Gruppen exklusiv bin-
den, wenn das die Gefahr mit sich
bringt, dass man sich den Zugang zu
anderen Gruppen dadurch versperrt.
Genau die Dynamik der Zwietracht
sollte man im Gegenteil unterlaufen.
Und man sollte niemals der Versu-
chung unterliegen, sich einzubilden,
man hätte fertige, belastbare und
überlegene Ideen, die man anderen
nur nahe genug legen muss. Auch die
eigenen Beschränkungen, bei unserer
Leserschaft die des studentischen Mi-
lieus, müssen abgelegt werden. Auch
wir wissen in Wahrheit erschreckend
wenig.

Heisst das, die längst bekannte Stadt-
teilarbeit neu zu erfinden? Wahr-
scheinlich gar nicht unbedingt. Aber es
liegt auch dort viel an Fähigkeiten
brach, und es bleibt zu vieles ungetan;
und das Bewusstsein fehlt heute in
weiten Kreisen, was praktische Kritik
(denn um solche handelt es sich) be-
deutet, und wieviel davon abhängt. Es
geht nicht um ein Haus mit einer roten
Fahne, wo man seine Parties feiert. Es
geht nicht um einen Raum, wo man
seine Vorträge hält. Keine Sekte, keine
Szene hat hier etwas zu suchen, keine
Organisation, die nach Bestätigung ih-
rer eigenen Grundanschauungen su-
chen muss. Sondern es geht hier
darum, die alte Gesellschaft aufzulö-
sen, indem man eine andere beginnt.
Die Eroberung der Mittel des Aus-
drucks, die Revolution des alltäglichen
Lebens; alle diese schönen Wörter, mit
denen unsere Sekte gewohnt war zu
hantieren, haben eigentlich keine Be-
deutung, wenn nicht so.

Kollektivarbeit

Ein paar Anmer­
kungen zur „un­
sichtbaren Hand

des Marktes“
Daum, Timo/Nuss, Sabine: Die unsichtba-
re Hand des Plans. Koordination und Kal-
kül im digitalen Kapitalismus, Dietz
Verlag Berlin, 2021, 268 Seiten

Gruppe Internationaler Kommunisten
(Holland): Grundprinzipien kommunisti-
scher Produktion und Verteilung, Red &
Black Books Hamburg, 2020, 332 Seiten

Anscheinend entwickelt sich gerade



45

eine kleine Debatte um Planwirtschaft
und grundsätzliche Alternativen zur
Marktwirtschaft. Es soll hier deshalb
ein kleiner Kommentar zum Sammel-
band „Die unsichtbare Hand des Plans“
folgen, der vor kurzem im Dietz-Verlag
erschienen ist.

Die Autoren untersuchen darin die
Planungsprozesse im digitalen Kapita-
lismus mit besonderem Augenmerk auf
neue, digitale technische Möglichkei-
ten. Die Beobachtung, dass Unterneh-
men wie Ikea, Walmart oder Amazon
einerseits durch ihre schiere Größe zur
kritischen Infrastruktur werden und
andererseits Planungsprozesse durch
Machine Learning bis zu einem Grad
weiterentwickelt werden, dass Kun-
dennachfrage zielsicher antizipiert
werden kann, setzen die sozialistische
Phantasie in Gang. Das chinesischen
Modell scheint es derweil gelungen zu
sein, die Vorzüge zentraler Planung
mit der Flexibilität des Kapitalismus zu
paaren. Der Klappentext stellt daher
die Frage: „Ließen sich die neuen
Technologien nicht nutzen für eine
Zukunft jenseits des Kapitalismus?
Und wenn ja, wie?“

„Die kybernetischen Maschinen des
Kapitals und ihr vermeintliches Lö-
sungspotenzial“, schreiben die Heraus-
geber Timo Daum und Sabine Nuss,
„geben also Anlass, alte Fragen neu
aufzugreifen und vor dem Hintergrund
aktueller Entwicklungen eine Neuauf-
lage der ‚sozialistischen Planungsde-
batte‘ anzustoßen.“

Es finden sich in dem Band durchaus
einige interessante Analysen und Kriti-
ken des real existierenden Planungs-
kapitalismus und -sozialismus,
insbesondere auch zum hybriden chi-
nesischen Modell. So schreibt Timo
Daum, um nur ein Beispiel zu nennen,
über „das neue Planen“ in China, dies
sei „keinesfalls eine Rückkehr zum al-

ten Plan, zur dirigistischen Planwirt-
schaft, sondern ein kybernetisches,
datengetriebenes Echtzeit-Regime. Im
Vergleich zu Planwirtschaften in der
Sowjetunion oder in Chile zu Zeiten
von Cybersyn spielen diese Plattfor-
munternehmen, was Datenmenge und
planerische Detailtiefe angeht, in einer
anderen Liga. Auch auf der Zeitachse
liegen Welten zwischen dem Fünfjah-
resrhythmus der Sowjetunion, den
Quartalszahlen in der traditionellen
Wirtschaft und selbst den täglich
übermittelten Betriebsdaten bei Cy-
bersyn: Heute werden planrelevante
Daten im Millisekundentakt aktuali-
siert und in Echtzeit in die Erstellung
eines neuen Plans eingespeist.“.

Es finden sich weiterhin Artikel zum
Kybernetiker Georg Klaus, zur ökolo-
gischen Planwirtschaft, zu Amazon,
Datengenossenschaften, den Com-
mons, usw.

Um jedoch etwas unhöflich gleich mit
der Tür ins Haus zu fallen: Es fällt lei-
der auf, dass in den rund 260 Seiten ein
Aspekt, der in der Frage nach Plan-
wirtschaft eine wichtige, vielleicht so-
gar zentrale Rolle, spielen sollte, so gut
wie gar nicht auftaucht. Die Rede ist
von der Arbeitszeitrechnung, die in
keinem der drei Abschnitte des Buches
auftaucht, weder in „Theorie und Ge-
schichte“, noch in „Planung im digita-
len Kapitalismus“, noch in „Planung
jenseits des digitalen Kapitalismus“.

Die grundsätzliche Frage, ob Geld, Wa-
re und Kapital durch einen zentralen
Planungsmechanismus ersetzt werden
kann, der sich auf materielle Güterbi-
lanzen stützt (und in Kilogramm, Liter,
Meter, etc. rechnet), oder ob eine so-
zialistische Planwirtschaft über eine
Recheneinheit verfügen sollte, die un-
terschiedliche Produkte durch einen
gemeinsamen Maßstab vergleichbar
macht (Arbeitszeit), wird in diesem



46

Buch nicht behandelt, wie überhaupt
die Warnung vor dem Auspinseln zu-
künftiger Gesellschaften über der Ent-
deckung konkreter (!) Utopie die
Oberhand behält.

Der bedauernswerte blinde Fleck des
Sammelbands zeigt sich bereits in den
geschichtlichen Abschnitten des Sam-
melbandes, in den immer wieder ver-
streut auftauchenden Bezugnahme auf
die historische Planungsdebatte („so-
cialist calculation debate“). Diese wur-
de ab den 1920er Jahren unter
anderem von Ludwig van Mises und
Friedrich Hayek gegen die Vertreter
sozialistischer Planung geführt.

Hier finden etwa die Positionen der
Gruppe Internationaler Kommunisten
(GIK) keine Erwähnung, die sich eben
auch in diese „socialist calculation de-
bate“ eingemischt und in schärfster
Ablehnung der bolschewistischen wie
sozialdemokratischen Wirtschaftsauf-
fassungen und mit engen Bezügen zu
Marx eine Alternative ausformuliert
haben. Ihre Alternative besteht, um
nur einige Schlagworte zu nennen, in
dezentraler kommunistische Planung
auf Grundlage betrieblicher Autono-
mie, demokratischen Rätekongressen
und Arbeitszeitrechnung. Mehr noch
als andere Rätekommunisten haben sie
auf die Assoziation freier und gleicher
Produzenten Wert gelegt.

Diese dritte Möglichkeit, jenseits von
Kapitalismus und Staatssozialismus
über Planung nachzudenken, wurde
erst im vergangenen Jahr durch eine
Wiederveröffentlichung eines räte-
kommunistischen, vergessenen Klassi-
kers wieder ins Gedächtnis gerufen,1
kam jedoch offensichtlich nicht bei
den Buchautoren an.

So wird auch im Sammelband-Beitrag
über Marx die Arbeitszeitrechnung
mehr als stiefmütterlich behandelt.

Zwar wird erwähnt, dass Marx der
Auffassung war, dass in einer sozialis-
tischen Übergangsgesellschaft zum
Kommunismus „wie in der kapitalisti-
schen Ökonomie Arbeitsquanten ver-
glichen“ werden müssten, doch dieser
Gedanke wird weder in diesem noch in
den anderen Aufsätzen weiterverfolgt.
Es scheint, als ob die Marxsche Zu-
rückhaltung noch zwei Jahrhunderte
später als Argument dienen soll, sich
über eine Alternative nicht allzu genau
Gedanken zu machen.

Das Fehlen einer konkreten Utopie
wird auch deutlich im letzten und
längsten Teil des Buches, der sich mit
„Planung jenseits des digitalen Kapita-
lismus“ befasst. Bis auf den Beitrag von
Jan Groos und im geringeren Maße von
Jens Schröter gibt es kaum Versuche,
zumindest eine skizzenhafte Konzepti-
on einer modernen Planwirtschaft und
sozialistischer Wirtschaftsrechnung zu
entwerfen.

Groos stellt ganz richtig fest: „Es ist
schlicht zu viel verlangt, hierzu [zur
wirtschaftlichen Organisation im So-
zialismus] zu schweigen und gleichzei-
tig zu erwarten, dass breite Massen an
Menschen die bestehenden kapitalisti-
schen Verhältnisse bereitwillig und
freudig hinter sich lassen.“ Er betont
dagegen die über die Kapitalismuskri-
tik hinausgehende Frage: „Wie machen
wir es denn dann?“. Um diese Frage zu
beantworten, stützt er sich im We-

1 Es handelt sich um die 2020 zum ersten
Mal in deutscher Sprache erschienenen
„Grundprinzipien kommunistischer Pro-
duktion und Verteilung“ der rätekommu-
nistischen Gruppe Internationaler
Kommunisten Holland (GIK) in der zweiten
Ausgabe von 1935. Die erste, im Original
deutschsprachige, Ausgabe von 1930 wur-
de bereits in den 1970er Jahren mit einem
Vorwort von Paul Mattick wiederveröf-
fentlicht.



47

sentlichen auf die von Daniel E. Saros
entwickelte Idee einer sozialistischen
Planwirtschaft, die Nachfrage nach
Produkten über ein internetbasiertes
Ranking in Gebrauchswertproduktion
übersetzt.

Dass dieses Modell – und nicht das Ar-
beitszeit-Modell der GIK – das promi-
nenteste, eigentlich einzige,
Positivbeispiel dieses Buches ist, ist et-
was traurig aus mindestens drei Grün-
den. Einerseits, weil Daniel E. Saros im
September 2020 öffentlich seine Hin-
wendung zum wirtschaftlichen Libera-
lismus und Abwendung von seiner
radikalen Wirtschaftsforschung be-
kundet hat und kurzerhand die Mate-
rialien zu seinem Modell von seiner
Homepage gelöscht hat. Zweitens, weil
man den Eindruck bekommt, dass viele
Autoren des Bandes etwas schematisch
Anleihen bei Evgeny Morozov nehmen,
der in einem Aufsatz von 2019 eben die
„socialist calculation debate“ und Da-
niel E. Saros in den Mittelpunkt stellt.
Und drittens, weil Saros auf sehr ähnli-
che Fragen Antworten suchte, wie die
GIK, seine Antworten aber (offensicht-
lich auch für ihn selbst) weniger über-
zeugend ausgefallen sind.

Es sei noch bemerkt, dass das Ignorie-
ren der Arbeitszeitrechnung auch des-
halb erstaunlich ist, als sie bei
Klassikern des „Computer-“ oder „Cy-
bersozialismus“ jüngeren Datums eine
zentrale Rolle spielte. So bei Autoren
wie Cockshott & Cotrell („Towards A
New Socialism“) oder Heinz Dieterich
(„Der Sozialismus des 21. Jahrhun-
derts“).

Es ist hier nicht der Ort, um auf die
großen Unterschiede zwischen dem
rätekommunistischen Modell der GIK
und den diversen cybersozialistischen
Modellen einzugehen. Es soll hier ge-
nügen, darauf zu verweisen, dass die
cybersozialistischen Modelle zu einem

zentralen, potenziell enorm einfluss-
reichen (demokratischen) Staat ten-
dieren, der Arbeitszeitwerte berechnet
sowie Produkt- und Arbeitsallokation
durchführt. Im Modell der GIK dagegen
sind die einzelnen oder assoziierten
Betriebsorganisationen die (dezentra-
len) Akteure der Wirtschaft, die eigen-
ständige Entscheidungen treffen und
individuelle Produktionspläne ausar-
beiten. Es ist den Produzenten selbst
überlassen, ob und in welchem Maße
sie sich mit anderen Betrieben zusam-
menschließen und Budgets für ge-
meinschaftliche öffentliche Betriebe
bestreiten wollen. Die Initiative und
Verantwortung liegt hier wesentlich
bei den Betrieben, die auch selbst we-
sentlich an der Durchführung der Ar-
beitszeitrechnung beteiligt sind. Diese
Idee dezentraler Produktionspläne, die
sich auf der gemeinsamen Grundlage
der Arbeitszeitrechnung koordinieren,
unterscheidet das Modell der GIK übri-
gens auch von allen anderen rätekom-
munistischen Modellen, denen ein
zentraler durchzusetzender „Master-
plan“ als Herzstück der Ökonomie vor-
schwebt.

Das Modell der GIK wäre mit Groos, der
damit eigentlich E. Saros‘ System be-
schreibt, treffend als „distribuierter
Sozialismus“ zu bezeichnen: „Es ist ein
distribuiertes, also verteiltes System,
das zwar zentralen Zielen dient, der
Bedürfnisbefriedigung aller, in dem
aber die Koordination und Umsetzung
der eigentlichen Produktion verteilt
über die vielfältigen Arbeiterräte
stattfindet.“

2 Herausgeber Timo Daum wurde in einem
Podcast von Jan Groos zu möglichen
Alternativen zum Kapitalismus gefragt,
konnte aber nur mit vielsagendem
Schweigen antworten. An anderer Stelle
im Interview erklärte er, dem grünen
Kapitalismus die Daumen zu drücken.



48

Am Ende des Buches überwiegen die
(zum Großteil wohl berechtigten) Be-
denken gegenüber diverse Cybersozia-
lismen. Die Kritikpunkte lauten etwa:
Probleme der Kontrolle zentraler
Macht, technologischer Solutionismus,
Technik- und Cyberfetischismus, Ver-
waltete Welt 2.0.

Es reflektiert sich in diesem Sammel-
band die aktuelle gesellschaftliche Er-
fahrung, dass, wo keine konkreten
Utopien ersichtlich, am Ende nur die
negative Kritik, ein „grüner“ oder
sonstwie reformierter Kapitalismus,
bleibt.2 Diese Buchbesprechung darf

als Einladung gelesen werden, das Mo-
dell der GIK genauer unter die Lupe zu
nehmen. Es scheint sich dabei um ein
zu Unrecht in Vergessenheit geratenes
Modell dezentraler und demokrati-
scher kommunistischer Wirtschaftsor-
ganisation zu handeln – jedenfalls ist
bisher noch keine überzeugende Kritik
daran vernehmbar geworden.

von Michael Schwab

Inhalt

Die Produktion, das sind immer die anderen
von Jacob Belpo 3
Etwas zur Organisationsfrage
von Jörg Finkenberger 9
Buchbesprechung: Communization
von Jörg Finkenberger 19
Über die Situationisten
von Jörg Finkenberger 29
Halt die Fresse und sag einfach ja!
von Sandro Luminossow 31
Über Selbsttätigkeit
Kollektivarbeit 38
Ein paar Anmerkungen zur „unsichtbaren Hand des Marktes“
von Michael Schwab 44

Impressum
A. Mittelstädt, Zweinaundorfer Str. 19, 04318 Leipzig
dasgrossethier@autistici.org
dasgrossethier.noblogs.org
facebook.com/DasgrosseThier




